JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2026, Volume 4, Nomor 1, Bulan Januari-April: him. 01-09

e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.VXIX.XXXX

HUKUM ISLAM PADA SEKTOR PERIZINAN: TINJAUAN
MAQASID AL-SYARI‘AH DAN TATA KELOLA
ADMINISTRASI PUBLIK

Abdul Karim Omar
Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al Banjari
e-mail: karimomar999@gmail.com

Submit Tgl: 15-Januari-2026 Diterima Tgl: 16-Januari-2026 Diterbitkan Tgl: 21-Januari-2026

Abstract: The licensing sector is an essential instrument in modern governmental
governance to ensure order, justice, and the protection of public interests. From the
perspective of Islamic law, licensing is not merely viewed as an administrative procedure,
but also as a shari‘ah-based instrument to safeguard public welfare (maslahah ‘ammah,).
This article aims to analyze the concept of licensing in the public sector based on Islamic
law through the maqasid al-shari‘ah approach. The method employed is a literature
review of classical and contemporary figh sources as well as modern regulations. The
findings indicate that licensing in Islam has a strong foundation of legitimacy as long as
it aims to prevent harm, ensure justice, and does not contradict shari‘ah principles.
Therefore, the implementation of transparent, fair, and accountable licensing represents
the manifestation of Islamic legal values within the context of the modern state.

Keywords: Islamic Law, Licensing;, Maqgasid al-Shart‘ah; Public Administration

Abstrak: Sektor perizinan merupakan instrumen penting dalam tata kelola pemerintahan
modern untuk menjamin ketertiban, keadilan, serta perlindungan kepentingan publik.
Dalam perspektif hukum Islam, perizinan tidak hanya dipandang sebagai prosedur
administratif, tetapi juga sebagai instrumen syar‘i untuk menjaga kemaslahatan umum
(maglahah ‘ammah). Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep perizinan dalam
sektor publik berdasarkan hukum Islam dengan pendekatan maqasid al-syari‘ah. Metode
yang digunakan adalah studi kepustakaan terhadap literatur fikih klasik dan kontemporer
serta regulasi modern. Hasil kajian menunjukkan bahwa perizinan dalam Islam memiliki
dasar legitimasi kuat selama bertujuan mencegah kemudaratan, menjamin keadilan, dan
tidak bertentangan dengan prinsip syariah. Dengan demikian, penerapan perizinan yang
transparan, adil, dan akuntabel merupakan manifestasi dari nilai-nilai hukum Islam dalam
konteks negara modern.

Kata kunci: Hukum Islam; Perizinan; Maqasid al-Syari‘ah; Administrasi Publik

Cara mengutip Omar, A. K. (2026). Hukum Islam pada Sektor Perizinan: Tinjauan Maqasid al-
Syari‘Ah dan Tata Kelola Administrasi Publik. JIS: Journal Islamic Studies, 4(1), 1-9.
https://doi.org/10.71456/jis.v4i1.1617

PENDAHULUAN

Perizinan merupakan salah satu instrumen fundamental dalam sistem administrasi
negara yang berfungsi untuk mengatur aktivitas masyarakat, khususnya dalam bidang
usaha, pembangunan, dan pemanfaatan sumber daya. Dalam hukum administrasi negara,
perizinan dipahami sebagai bentuk tindakan hukum pemerintah untuk mengendalikan


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.vxix.xxxx
mailto:karimomar999@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v4i1.1617

Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

perilaku masyarakat demi terciptanya ketertiban umum, kepastian hukum, dan
perlindungan kepentingan publik. Keberadaan perizinan juga berfungsi sebagai alat
pencegahan (preventive instrument) terhadap potensi dampak sosial, ekonomi, dan
lingkungan yang merugikan (Ridwan HR, 2020; Satria & Arifin, 2018).

Dalam perspektif hukum Islam, pengaturan aktivitas manusia merupakan bagian
integral dari tujuan syariat. Islam sebagai sistem hukum yang komprehensif mengatur
hubungan manusia dengan Allah (habl min Allah) dan hubungan manusia dengan sesama
manusia (habl min al-nds). Oleh karena itu, kebijakan negara, termasuk pengaturan
perizinan, dapat dipandang sebagai instrumen untuk menjaga keteraturan sosial dan
mewujudkan kemaslahatan umat. Legitimitas kewenangan negara dalam mengatur
urusan publik ditegaskan dalam firman Allah SWT:

akie ¥ sl Ol 1 shatal 3 401 1 ghodl 1 5l Gl g3

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah, taatilah Rasul, dan ulil amri
di antara kamu.” (QS. an-Nisa’: 59)

Ayat ini menjadi dasar normatif bagi konsep figh siyasah, yang memberikan
kewenangan kepada pemerintah untuk menetapkan regulasi administratif demi
kepentingan umum selama tidak bertentangan dengan prinsip syariah (Ibn Taimiyah, A4s-
Siyasah al-Shar ‘iyyah; Wahbah al-Zuhaili, 2006).

Islam juga menekankan bahwa setiap kebijakan publik harus berorientasi pada
keadilan dan pencegahan kemudaratan. Prinsip ini sejalan dengan kaidah fighiyyah yang
menyatakan:

G\LA.AS\ <la uls ?'ﬁ" Auldal) ¢ 2

Artinya: “Menolak kemudaratan didahulukan daripada menarik kemaslahatan.”
(Al-Ghazali, AI-Mustashfa)

Prinsip tersebut relevan dalam sektor perizinan yang berfungsi sebagai alat kontrol
untuk mencegah kerusakan sosial dan lingkungan akibat aktivitas ekonomi yang tidak
terkendali. Al-Qur’an menegaskan larangan terhadap tindakan yang menimbulkan
kerusakan, sebagaimana firman Allah SWT:

adlal 3 o) 8 ) saudi Vg

Artinya: “Dan janganlah kamu membuat kerusakan di bumi setelah (Allah)
memperbaikinya.” (QS. al-A‘raf: 56)

Ayat ini sejalan dengan konsep magqasid al-syari‘ah, khususnya perlindungan
terhadap jiwa, harta, dan lingkungan. Al-Syatibi menegaskan bahwa setiap ketentuan
hukum yang bertujuan menjaga kemaslahatan dan mencegah kerusakan memiliki
legitimasi syar‘i yang kuat (4/-Muwafaqat fi Usiil al-Syari ‘ah). Dalam konteks modern,
prinsip ini relevan dengan kebijakan perizinan di bidang usaha dan lingkungan hidup
(Fauzia, 2019).

Berdasarkan kerangka normatif tersebut, perizinan dalam hukum Islam tidak
dipahami semata-mata sebagai prosedur administratif, tetapi sebagai instrumen strategis
dalam tata kelola pemerintahan yang berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan
perlindungan kepentingan publik. Oleh karena itu, kajian sektor perizinan melalui
pendekatan magqdasid al-syari‘ah dan figh siyasah menjadi relevan untuk menjawab



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

tantangan tata kelola administrasi negara di era modern dan mewujudkan pemerintahan
yang bersih serta berkeadilan (Al-Zuhaili, 2006; Ridwan HR, 2020).

Berikut bagian Metode Penelitian yang selaras dengan pendahuluan Anda,
menggunakan pendekatan kualitatif-normatif dan siap dimasukkan ke artikel
jurnal. Struktur dan panjangnya sesuai standar jurnal nasional.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian hukum
normatif. Pendekatan ini dipilih karena kajian difokuskan pada analisis norma, prinsip,
dan konsep hukum Islam yang berkaitan dengan sektor perizinan, baik yang bersumber
dari Al-Qur’an, hadis, kaidah fikih, maupun pendapat ulama, serta relevansinya dengan
sistem administrasi negara modern. Penelitian hukum normatif bertujuan untuk
memahami hukum sebagai norma yang mengatur perilaku manusia dan kebijakan publik,
bukan sebagai gejala empiris semata (Soerjono Soekanto & Sri Mamudji, 2001).

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas bahan hukum primer,
sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer meliputi Al-Qur’an, khususnya ayat-ayat yang
berkaitan dengan ketaatan kepada ulil amri dan larangan berbuat kerusakan, serta karya
klasik dan kontemporer yang menjadi rujukan utama dalam figh siyasah dan maqgasid al-
syart‘ah, seperti As-Siyasah al-Shar ‘iyyah karya Ibn Taimiyah dan A/-Muwafagqat fi Usil
al-Syari‘ah karya al-Syatib1. Bahan hukum sekunder mencakup literatur hukum Islam,
hukum administrasi negara, jurnal ilmiah, serta buku teks yang membahas perizinan dan
tata kelola pemerintahan. Adapun bahan hukum tersier berupa kamus hukum, ensiklopedi
Islam, dan sumber pendukung lainnya (Soekanto & Mamudji, 2001).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research)
dengan menelaah dan mengkaji secara sistematis berbagai literatur yang relevan. Seluruh
data dikumpulkan melalui penelusuran buku, artikel jurnal, serta dokumen hukum yang
berkaitan dengan perizinan dalam perspektif hukum Islam dan hukum administrasi
negara. Pendekatan ini dipilih karena mampu memberikan pemahaman komprehensif
terhadap konsep dan prinsip normatif yang menjadi fokus penelitian (Zed, 2014).

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode analisis deskriptif-analitis,
yaitu menjelaskan, menguraikan, dan menafsirkan data yang telah dikumpulkan secara
sistematis. Data dianalisis dengan pendekatan magasid al-syari ‘ah untuk menilai sejauh
mana sistem perizinan sejalan dengan tujuan-tujuan hukum Islam, serta pendekatan figh
siyasah untuk mengkaji legitimasi kewenangan negara dalam menetapkan regulasi
perizinan. Hasil analisis kemudian disajikan secara argumentatif untuk memperoleh
kesimpulan yang bersifat konseptual dan normatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Perizinan dalam Perspektif Hukum Islam

Secara terminologis, perizinan dalam sistem hukum positif dipahami sebagai
bentuk persetujuan atau keputusan administratif dari penguasa yang memberikan hak
kepada seseorang atau badan hukum untuk melakukan suatu aktivitas tertentu yang pada
dasarnya dibatasi oleh peraturan perundang-undangan. Dalam konteks hukum
administrasi negara, perizinan berfungsi sebagai instrumen pengendalian sosial dan
ekonomi guna menjamin ketertiban umum serta melindungi kepentingan publik (Ridwan
HR, 2020).



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

Dalam hukum Islam, konsep perizinan memiliki kesepadanan dengan istilah idhn

(YY), yang berarti izin atau kebolehan, serta taqrir (U:8), yaitu persetujuan atau
pengesahan terhadap suatu perbuatan. Kedua konsep ini diberikan oleh otoritas yang sah
untuk menjamin bahwa suatu aktivitas tidak menimbulkan kemudaratan dan selaras
dengan kepentingan bersama. Para fugaha memandang bahwa izin dari penguasa
merupakan bagian dari kewenangan wilayat al-hukm (otoritas pemerintahan) yang
bertujuan mengatur urusan publik (al-shu’tin al-‘ammah) demi kemaslahatan umat
(Wahbah al-Zuhaili, 2006).

Islam mengakui keberadaan otoritas negara (ulil amri) sebagai pemegang
kewenangan dalam menetapkan kebijakan dan regulasi publik. Legitimasi tersebut
ditegaskan dalam Al-Qur’an Surah an-Nisa’ ayat 59, yang memerintahkan ketaatan
kepada Allah, Rasul, dan pemimpin. Dalam kerangka figh siyasah, kewenangan negara
dalam menetapkan aturan administratif, termasuk perizinan, dipandang sah selama
kebijakan tersebut tidak bertentangan dengan nash syar‘i dan diarahkan untuk
mewujudkan kemaslahatan umum. Ibn Taimiyah menegaskan bahwa kebijakan penguasa
yang bertujuan menjaga kepentingan masyarakat meskipun tidak secara eksplisit
disebutkan dalam nash tetap memiliki legitimasi syar‘i (4s-Siyasah al-Shar ‘iyyah).

Lebih lanjut, perizinan dalam hukum Islam tidak bersifat mutlak dan absolut. Ia
terikat oleh nilai-nilai fundamental syariat, seperti keadilan (‘adl), kejujuran (sidq), dan
amanah. Prinsip keadilan mengharuskan adanya perlakuan yang setara tanpa diskriminasi
dalam proses perizinan, sedangkan amanah menuntut pejabat publik menjalankan
kewenangannya secara bertanggung jawab. Oleh sebab itu, praktik perizinan yang
mengandung unsur suap (risywah), manipulasi, atau penyalahgunaan kewenangan secara
tegas dilarang dalam Islam. Al-Ghazali menyatakan bahwa setiap kebijakan yang
mengandung kezaliman dan merusak kepercayaan publik bertentangan dengan tujuan
utama syariat, yaitu menjaga kemaslahatan manusia (4/-Mustashfa fi ‘l[lm al-Ushul).

Dengan demikian, konsep perizinan dalam perspektif hukum Islam tidak semata-
mata dipahami sebagai mekanisme administratif, tetapi sebagai instrumen normatif dan
etis yang berfungsi untuk menjaga keseimbangan antara kebebasan individu dan
kepentingan publik. Perizinan menjadi bagian dari upaya negara dalam menjalankan
amanah kekuasaan dan mewujudkan tata kelola pemerintahan yang adil, transparan, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

Landasan Magqasid al-Syari‘ah dalam Perizinan

Magasid al-syart ‘ah merupakan tujuan utama ditetapkannya hukum Islam yang
berorientasi pada perlindungan dan pemeliharaan kepentingan dasar manusia. Para
ulama ushul figh, seperti al-Ghazali dan al-Syatibi, merumuskan bahwa tujuan syariat
mencakup perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), harta (hifz al-mal), dan keturunan (hifz al-nasl). Lima tujuan utama ini menjadi
kerangka normatif dalam menilai legitimasi setiap kebijakan dan regulasi publik,
termasuk kebijakan perizinan dalam administrasi negara (Al-Ghazali, AI-Mustashfa; Al-
Syatibi, AI-Muwdfaqat).

Dalam konteks perizinan, magasid al-syari ‘ah berfungsi sebagai parameter etis
dan normatif untuk memastikan bahwa kebijakan yang ditetapkan negara tidak hanya
sah secara hukum, tetapi juga membawa kemaslahatan dan mencegah kemudaratan
(mafsadat). Oleh karena itu, perizinan tidak dapat dipandang semata sebagai prosedur
administratif, melainkan sebagai instrumen strategis dalam menjaga kepentingan publik
dan keseimbangan sosial.



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

1. Perlindungan Jiwa (hifz al-nafs)
Perlindungan jiwa merupakan salah satu tujuan utama syariat yang menempati posisi
sentral dalam magqdasid al-syari‘ah. Dalam sektor perizinan, tujuan ini diwujudkan
melalui regulasi dan izin di bidang konstruksi, kesehatan, pertambangan, serta
transportasi, yang bertujuan untuk mencegah terjadinya kecelakaan, bencana, dan
ancaman keselamatan jiwa manusia. Ketentuan perizinan terhadap standar
keselamatan bangunan, kelayakan operasional sarana transportasi, dan izin praktik
tenaga kesehatan merupakan bentuk implementasi langsung dari prinsip hifz al-nafs.
Al-Syatibl menegaskan bahwa setiap aturan yang dirancang untuk menjaga
keselamatan manusia memiliki legitimasi syar‘i yang kuat karena sejalan dengan
tujuan utama syariat (4-Muwafaqat).

2. Perlindungan Harta (kifz al-mal)
Magasid perlindungan harta menekankan pentingnya menjaga stabilitas ekonomi dan
mencegah praktik yang merugikan kepemilikan individu maupun masyarakat. Dalam
konteks perizinan, hal ini tercermin dalam regulasi perizinan usaha, izin lingkungan,
dan izin pemanfaatan sumber daya alam. Perizinan tersebut berfungsi untuk
memastikan bahwa aktivitas ekonomi berjalan secara adil, tidak merugikan pihak lain,
serta tidak menimbulkan kerusakan yang berdampak pada kerugian material jangka
panjang. Wahbah al-Zuhaili menegaskan bahwa pengaturan negara dalam bidang
ekonomi dan muamalah dibenarkan secara syar‘i sepanjang bertujuan melindungi
harta dan mencegah penipuan serta eksploitasi (4/-Figh al-Islami wa Adillatuhu).

3. Perlindungan Akal dan Moral (hifz al- ‘aql)
Perlindungan akal merupakan maqasid yang menuntut negara untuk menjaga kualitas
intelektual dan moral masyarakat. Dalam sektor perizinan, prinsip ini diwujudkan
melalui pengaturan dan izin terhadap media massa, lembaga pendidikan, serta industri
hiburan. Negara berkewajiban menyaring dan mengawasi aktivitas yang berpotensi
merusak akal, menyebarkan informasi menyesatkan, atau merusak nilai-nilai moral
sosial. Al-Ghazali menegaskan bahwa segala bentuk kebijakan yang mengancam akal
dan moral manusia bertentangan dengan tujuan syariat karena akal merupakan
prasyarat utama bagi manusia dalam menjalankan tanggung jawab keagamaannya (4/-
Mustashfa).

Dengan demikian, perizinan dalam perspektif magqdasid al-syari‘ah merupakan
instrumen normatif yang berfungsi untuk mewujudkan kemaslahatan umum dan
mencegah kerusakan dalam kehidupan sosial. Melalui pendekatan ini, sistem perizinan
tidak hanya dipandang sah secara administratif, tetapi juga memiliki legitimasi moral dan
keagamaan karena berorientasi pada perlindungan kepentingan dasar manusia dan
keseimbangan sosial.

Etika dan Prinsip Penyelenggaraan Perizinan dalam Islam

Hukum Islam menempatkan etika sebagai fondasi utama dalam penyelenggaraan
urusan publik, termasuk dalam sektor perizinan. Perizinan tidak semata-mata dipandang
sebagai tindakan administratif, melainkan sebagai amanah yang harus dijalankan sesuai
dengan nilai-nilai syariat. Dalam kerangka figh siyasah, penyelenggaraan perizinan oleh
pemerintah bertujuan menjaga keadilan, mencegah penyalahgunaan kewenangan, serta
mewujudkan kemaslahatan umum. Oleh karena itu, terdapat sejumlah prinsip etis yang
harus menjadi pedoman dalam pelaksanaan perizinan.
1. Keadilan ( ‘adl)



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

Prinsip keadilan merupakan nilai universal yang sangat ditekankan dalam hukum
Islam. Dalam konteks perizinan, keadilan menuntut adanya perlakuan yang setara dan
tidak diskriminatif terhadap setiap warga negara yang mengajukan izin. Prosedur dan
persyaratan perizinan harus diterapkan secara konsisten tanpa membedakan latar
belakang sosial, ekonomi, maupun kedekatan dengan penguasa. Al-Syatibi
menegaskan bahwa setiap kebijakan publik yang mengandung unsur ketidakadilan
bertentangan dengan tujuan utama syariat, karena keadilan merupakan prasyarat utama
terwujudnya kemaslahatan (A/-Muwatfaqat fi Usil al-Syari‘ah).

2. Transparansi (bayan)
Transparansi dalam perizinan merupakan wujud dari keterbukaan informasi dan
kejelasan prosedur. Prinsip bayan mengharuskan pemerintah menyampaikan secara
jelas persyaratan, alur proses, serta dasar hukum dalam pemberian atau penolakan izin.
Transparansi berfungsi mencegah praktik manipulasi, mempersempit ruang
penyalahgunaan kewenangan, dan meningkatkan kepercayaan publik terhadap
institusi negara. Wahbah al-Zuhaili menyatakan bahwa kejelasan dan keterbukaan
dalam kebijakan publik merupakan bagian dari etika pemerintahan dalam Islam yang
bertujuan menjaga hak-hak masyarakat (4/-Figh al-Islami wa Adillatuhu).

3. Amanah
Amanah merupakan prinsip moral yang melekat pada setiap pejabat publik sebagai
pemegang kekuasaan. Dalam penyelenggaraan perizinan, amanah menuntut aparatur
negara untuk menjalankan kewenangannya secara jujur, profesional, dan bertanggung
jawab. Pejabat yang menyalahgunakan kewenangan perizinan untuk kepentingan
pribadi atau kelompok telah melanggar amanah dan merusak tatanan keadilan sosial.
Ibn Taimiyah menegaskan bahwa kekuasaan adalah amanah yang kelak akan dimintai
pertanggungjawaban, sehingga setiap kebijakan harus diarahkan untuk kepentingan
masyarakat, bukan kepentingan pribadi (4s-Siyasah al-Shar ‘iyyah).

4. Larangan Risywah (Suap)
Larangan risywah merupakan prinsip tegas dalam hukum Islam yang sangat relevan
dengan praktik perizinan. Suap dalam proses perizinan, baik berupa pemberian
maupun penerimaan, termasuk perbuatan yang diharamkan dan tergolong dosa besar.
Praktik risywah merusak prinsip keadilan dan menghilangkan esensi kemaslahatan
dalam kebijakan publik. Al-Ghazali menegaskan bahwa suap adalah salah satu bentuk
kezaliman yang paling merusak tatanan hukum dan menghilangkan kepercayaan
masyarakat terhadap negara (4/-Mustashfa fi ‘lIm al-Ushul).

Secara keseluruhan, prinsip-prinsip etis dalam penyelenggaraan perizinan
menegaskan bahwa perizinan dalam perspektif [slam bukan sekadar urusan administratif,
melainkan bagian dari tanggung jawab moral dan keagamaan. Penerapan nilai keadilan,
transparansi, amanah, dan larangan risywah merupakan prasyarat bagi terwujudnya
sistem perizinan yang berkeadilan, berintegritas, dan berorientasi pada kemaslahatan
umat.

Relevansi Hukum Islam dalam Sistem Perizinan Modern

Dalam konteks negara modern, hukum Islam memiliki relevansi yang kuat dan
dapat bersinergi dengan hukum positif melalui pendekatan nilai (value-based approach).
Pendekatan ini menempatkan hukum Islam bukan sebagai sistem yang bersifat eksklusif,
melainkan sebagai sumber nilai etis dan normatif yang dapat memperkuat kualitas
kebijakan publik. Dalam sektor perizinan, nilai-nilai hukum Islam seperti keadilan,
amanah, transparansi, dan kemaslahatan dapat diintegrasikan ke dalam sistem



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

administrasi negara tanpa harus bertentangan dengan kerangka hukum nasional (Al-
Zuhaili, 2006; Ridwan HR, 2020).

Transformasi tata kelola perizinan di era modern ditandai oleh digitalisasi layanan,
penyederhanaan prosedur, serta peningkatan akuntabilitas dan pengawasan.
Perkembangan ini sejalan dengan prinsip dasar hukum Islam yang menolak kesulitan
berlebihan (raf* al-haraj) dan mendorong kemudahan (zaysir). Prinsip tersebut tercermin
dalam kaidah fighiyyah yang menyatakan bahwa syariat diturunkan untuk memberikan
kemudahan dan menghilangkan kesulitan bagi manusia (Al-Syatibi, 4I-Muwdfagqdat).
Oleh karena itu, penerapan sistem perizinan berbasis teknologi digital yang cepat,
sederhana, dan terukur dapat dipandang sebagai bentuk aktualisasi nilai-nilai hukum
Islam dalam konteks administrasi publik kontemporer.

Selain itu, penguatan mekanisme pengawasan dan pencegahan korupsi dalam
sektor perizinan juga memiliki kesesuaian dengan prinsip-prinsip hukum Islam. Islam
secara tegas menolak praktik penyalahgunaan kewenangan, ketidakjujuran, dan suap
(risywah), yang sering kali menjadi persoalan utama dalam pelayanan perizinan. Ibn
Taimiyah menegaskan bahwa kebijakan publik yang gagal mencegah kezaliman dan
penyalahgunaan kekuasaan telah menyimpang dari tujuan utama syariat (4s-Siyasah al-
Shar ‘iyyah). Dengan demikian, sistem pengawasan yang efektif dan transparan
merupakan prasyarat bagi terwujudnya perizinan yang memiliki legitimasi moral dan
hukum.

Penguatan sektor perizinan berbasis nilai-nilai Islam juga berpotensi meningkatkan
kepercayaan publik terhadap pemerintah. Ketika proses perizinan dijalankan secara adil,
transparan, dan akuntabel, masyarakat akan memandang negara sebagai institusi yang
menjalankan amanah untuk kepentingan bersama. Al-Ghazali menegaskan bahwa
keadilan dan kemaslahatan dalam kebijakan publik merupakan faktor utama
terpeliharanya stabilitas sosial dan legitimasi kekuasaan (A4/-Mustashfa fi ‘Ilm al-Ushul).

Dengan demikian, relevansi hukum Islam dalam sistem perizinan modern tidak
hanya bersifat normatif, tetapi juga praktis dan strategis. Integrasi nilai-nilai maqasid al-
syari‘ah dalam kebijakan perizinan memberikan kontribusi nyata bagi terwujudnya tata
kelola pemerintahan yang bersih, efisien, dan berkeadilan, sekaligus menjawab tantangan
administrasi negara di era modern.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa perizinan dalam perspektif hukum Islam memiliki
landasan normatif; etis, dan fungsional yang kuat serta relevan dengan sistem administrasi
negara modern. Dalam kerangka hukum Islam, perizinan dipahami sebagai bentuk idhn
atau taqrir yang diberikan oleh otoritas yang sah (ul/il amri) untuk mengatur aktivitas
masyarakat demi menjaga ketertiban dan kepentingan umum. Kewenangan negara dalam
menetapkan perizinan memperoleh legitimasi syar‘i selama kebijakan tersebut tidak
bertentangan dengan nash dan diarahkan pada pencapaian kemaslahatan, sebagaimana
ditegaskan dalam figh siyasah oleh para ulama klasik dan kontemporer.

Perizinan memiliki keterkaitan erat dengan magasid al-syari‘ah sebagai tujuan
utama penetapan hukum Islam. Melalui kebijakan perizinan, negara berperan aktif dalam
melindungi jiwa, harta, akal, dan moral masyarakat. Regulasi perizinan di berbagai sektor
strategis, seperti konstruksi, ekonomi, pendidikan, dan media, merupakan bentuk nyata
dari upaya pencegahan kemudaratan serta pemeliharaan kepentingan dasar manusia.
Dengan demikian, perizinan tidak sekadar menjadi prosedur administratif, tetapi
instrumen strategis yang memiliki legitimasi moral dan keagamaan.



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

Penyelenggaraan perizinan dalam Islam juga harus berlandaskan prinsip etika yang
kuat, meliputi keadilan, transparansi, amanah, dan larangan suap (risywah). Prinsip-
prinsip ini menegaskan bahwa perizinan adalah amanah publik yang menuntut integritas
dan tanggung jawab moral dari aparatur negara. Praktik perizinan yang sarat manipulasi
dan penyalahgunaan kewenangan bertentangan dengan tujuan syariat dan merusak
kepercayaan masyarakat.

Dalam konteks modern, nilai-nilai hukum Islam tetap relevan dan dapat
disinergikan dengan hukum positif melalui pendekatan berbasis nilai. Digitalisasi
perizinan, penyederhanaan prosedur, dan penguatan pengawasan sejalan dengan prinsip
taysir dan raf” al-haraj. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai Islam dalam sistem perizinan
modern berpotensi mewujudkan tata kelola pemerintahan yang bersih, adil, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Al-Mustashfa fi ‘llm al-Ushil. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah.

Al-Syatibi, I. (n.d.). AI-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah. Cairo: Dar Ibn ‘Affan.
Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as philosophy of Islamic law: A systems approach.
Islamic Law and Society, 15(2), 157-177.

Auda, J. (2019). Maqgasid al-Shariah: A beginner s guide. London: International Institute
of Islamic Thought (IIIT).

Hallag, W. B. (2009). The relationship between Islamic law and the modern state.
American Journal of Comparative Law, 57(3), 779—819.

Ibn Taimiyah. (2000). 4s-Siyasah al-Shar ‘iyyah fi Islah al-Ra ‘T wa al-Ra ‘iyyah. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.
Kamal, S., & Akbar, F. (2025). EDUKASI HUKUM TENTANG BAHAYA

NARKOTIKA BAGI SISWA SMA IT ASSALAM MARTAPURA. Rakat: Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(1), 29-33.

Kamali, M. H. (2010). Public interest (maslahah) and legal reasoning in Islamic law. Arab
Law Quarterly, 24(1), 47-66.

Kamali, M. H. (2011). Magqasid al-Shariah: The objectives of Islamic law. Cambridge:
Islamic Texts Society.

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar
pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi
perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439.

Muneeza, A., & Hassan, R. (2014). The role of Islamic governance in public
administration. Journal of Islamic Governance, 6(1), 1-18.

Ngalimun, H. (2017). Ilmu Komunikasi Sebuah Pengantar Praktis. Banjarmasin: Pustaka
Banua.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Nur, A., & Hasan, M. (2019). Prinsip maqashid syariah dalam kebijakan publik. Jurnal
Al-Ahkam, 29(2), 251-270.



Copyright © 2026: Abdul Karim Omar

Rahman, F. (2017). Ethics and public accountability in Islamic governance. Journal of
Islamic Ethics, 1(1), 75-92.

Ridwan HR. (2020). Hukum Administrasi Negara. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Safitri, N. A. R., & Ramadani, S. (2025). PERKEMBANGAN SAINS DAN
TEKNOLOGI DALAM PERSPEKTIF AGAMA. Cangkal: Jurnal Ilmu Sosial
Dan Humaniora, 1(2), 33-39.

Syarifuddin, A., & Fatah, A. (2021). Etika birokrasi dalam perspektif hukum Islam.
Jurnal Hukum Islam, 19(1), 45-62.

Wahbah al-Zuhaili. (2006). Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Damascus: Dar al-Fikr.

Zubaedi. (2020). Magasid al-shariah and good governance. Indonesian Journal of Islam
and Muslim Societies, 10(2), 235-258.



