
   https://yptb.org/index.php/educurio | e-Mail: jurnalq17@gmail.com  

DOI: https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549 

p-ISSN: 2984-6146 | e-ISSN: 2963-0339 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran Islam 

yang berfungsi sebagai petunjuk hidup (hudā) bagi 

manusia, mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan 

intelektual. Di samping memuat ajaran normatif 

tentang akidah dan akhlak, Al-Qur’an juga mengandung 

banyak ayat yang mengisyaratkan fenomena alam (āyāt 

kauniyyah), proses penciptaan, serta dinamika 

kehidupan manusia. Isyarat-isyarat tersebut 

mendorong umat Islam untuk melakukan refleksi 

intelektual dan pengamatan empiris terhadap alam 

 

METODE TAFSIR ILMI DAN IMPLEMENTASINYA DALAM PRAKTIK 

PENDIDIKAN ISLAM: INTEGRASI SAINS DAN TAFSIR  

PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI ISLAM  

 

The Scientific Exegetical Method and Its Implementation in Islamic 

Educational Practice: The Integration of Science and Qur’anic 

Interpretation from an Islamic Epistemological Perspective 
 

Submit Tgl.: 17-November-2025                Diterima Tgl.: 19-November-2025                   Diterbitkan Tgl.: 22-November-2025  
 

 

Latifah1* 

Khairil Anwar2 

Taufik Warman 

Mahfuzh3 
 

*1-3 UIN Palangka Raya, 

Indonesia 

 

*email: 

latifahhusien49@gmail.com    

  

Abstrak 

Artikel ini mengkaji tafsir ilmi sebagai pendekatan hermeneutik integratif yang 

menghubungkan wahyu dan ilmu pengetahuan modern serta relevansinya dalam 

praktik pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif 
berbasis studi kepustakaan dengan menelaah literatur tafsir klasik dan kontemporer 

serta pemikiran epistemologi Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa tafsir ilmi tidak 

hanya berfungsi sebagai pendekatan akademik dalam menafsirkan ayat-ayat 

kauniyah, tetapi juga memiliki implikasi pedagogis yang signifikan dalam 

pengembangan pembelajaran, kurikulum, dan pembentukan karakter peserta didik. 

Dalam praktik pendidikan, tafsir ilmi dapat diterapkan sebagai pendekatan 

pembelajaran integratif yang mengaitkan konsep-konsep sains dengan nilai-nilai Al-

Qur’an, sehingga mendorong lahirnya pola pikir ilmiah yang berlandaskan tauhid. 

Pendekatan ini menegaskan pentingnya keseimbangan antara rasionalitas, 

spiritualitas, dan etika dalam pendidikan Islam. Dengan demikian, tafsir ilmi 

berpotensi menjadi paradigma pendidikan holistik yang menjembatani dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum serta membentuk insan berilmu, beriman, dan 

berakhlak. 

 

Kata Kunci: 

Tafsir Ilmi, 

Pendidikan Islam,  

Integrasi Sains,  

Epistemologi Islam 

 

Keywords: 

Tafsir Ilmi,  

Islamic Education,  

Science Integration,  

Islamic Epistemology 

 

  

Abstract 

This article examines tafsir ilmi (scientific exegesis) as an integrative hermeneutical 

approach connecting divine revelation and modern science and its relevance to Islamic 

educational practice. Employing a qualitative-descriptive method based on library research, 

this study analyzes classical and contemporary exegetical works and Islamic 

epistemological perspectives. The findings indicate that tafsir ilmi functions not only as an 
academic approach to interpreting Qur’anic verses related to natural phenomena but also 

as a pedagogical framework for learning, curriculum development, and character 

education. In educational practice, tafsir ilmi can be implemented as an integrative 

learning approach that links scientific concepts with Qur’anic values, fostering scientific 

reasoning grounded in tawhid. This approach emphasizes the balance between rationality, 

spirituality, and ethics in Islamic education. Therefore, tafsir ilmi has the potential to serve 

as a holistic educational paradigm that bridges the dichotomy between religious and 

secular sciences while shaping knowledgeable, faithful, and ethical learners. 

  

Cara mengutip Latifah, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Metode Tafsir Ilmi dan Implementasinya dalam Praktik Pendidikan 

Islam: Integrasi Sains dan Tafsir Perspektif Epistemologi Islam. EduCurio: Education Curiosity, 4(1), 156–163. 

https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549  
 

https://yptb.org/index.php/educurio
mailto:jurnalq17@gmail.com
https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549
mailto:latifahhusien49@gmail.com
https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549


Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh 

157 

 

 

semesta sebagai bagian dari upaya memahami 

kebesaran Tuhan (Q.S. Āli ‘Imrān: 190-191). Oleh 

karena itu, sejak masa awal Islam, aktivitas penafsiran 

Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga 

dialogis dengan realitas sosial dan pengetahuan manusia 

(Shihab, 2002). 

Dalam sejarah tafsir Al-Qur’an, para mufasir telah 

mengembangkan beragam pendekatan penafsiran 

sesuai dengan konteks zamannya. Pendekatan linguistik 

menekankan aspek kebahasaan dan gramatikal teks, 

pendekatan teologis menyoroti dimensi akidah, 

sementara pendekatan fikih berfokus pada penarikan 

hukum. Selain itu, berkembang pula pendekatan 

rasional yang memberikan ruang bagi akal dalam 

memahami makna ayat-ayat Al-Qur’an (Rahman, 

1982). Keragaman pendekatan ini menunjukkan bahwa 

tafsir Al-Qur’an bersifat dinamis dan terbuka terhadap 

perkembangan intelektual umat manusia. 

Seiring dengan kemajuan sains dan teknologi pada 

era modern, muncul pendekatan tafsir ilmi (scientific 

exegesis), yaitu usaha menafsirkan ayat-ayat kauniyah 

Al-Qur’an dengan memanfaatkan temuan-temuan ilmu 

pengetahuan modern. Tafsir ilmi berangkat dari 

keyakinan bahwa wahyu dan alam sama-sama 

merupakan “ayat-ayat Tuhan” yang berasal dari 

sumber yang sama, sehingga keduanya tidak mungkin 

saling bertentangan secara esensial (Saeed, 2006a). 

Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menjadikan 

Al-Qur’an sebagai buku sains, melainkan sebagai upaya 

memahami pesan ilahiah melalui dialog konstruktif 

dengan pengetahuan ilmiah kontemporer. 

Kemunculan tafsir ilmi tidak dapat dilepaskan dari 

konteks modernitas yang sering melahirkan dikotomi 

antara agama dan sains. Dalam paradigma pendidikan 

modern, ilmu pengetahuan kerap dipisahkan menjadi 

ilmu agama yang dianggap normatif-dogmatis dan ilmu 

umum yang dipahami sebagai rasional-empiris serta 

bebas nilai. Dikotomi ini berimplikasi pada cara 

pandang umat Islam terhadap ilmu pengetahuan, yang 

pada akhirnya melahirkan fragmentasi epistemologis 

dalam sistem pendidikan Islam (Al-Attas, 1995). 

Padahal, dalam epistemologi Islam klasik, akal dan 

wahyu dipandang sebagai dua sumber pengetahuan 

yang saling melengkapi. Ibnu Rusyd menegaskan bahwa 

penggunaan akal secara rasional justru merupakan 

perintah syariat, selama tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip wahyu (Ibn Rushd, 1998). 

Dalam konteks pendidikan Islam, problem 

dikotomi keilmuan masih menjadi tantangan serius 

hingga saat ini. Pembelajaran pendidikan agama Islam 

sering kali terjebak pada pendekatan normatif dan 

hafalan teks, sementara pembelajaran sains berjalan 

tanpa integrasi nilai-nilai ketuhanan dan etika. 

Akibatnya, peserta didik tidak memperoleh pandangan 

dunia (worldview) yang utuh tentang hubungan antara 

iman, ilmu, dan realitas kehidupan (Syed Muhammad 

Naquib al-Attas, 1995). Kondisi ini menuntut adanya 

paradigma pendidikan Islam yang integratif dan holistik. 

Di sinilah tafsir ilmi memiliki relevansi 

epistemologis dan pedagogis yang signifikan. Tafsir ilmi 

dapat menjadi jembatan konseptual untuk 

mengintegrasikan sains dan agama dalam proses 

pembelajaran, sehingga peserta didik mampu 

memahami fenomena alam tidak hanya sebagai objek 

kajian ilmiah, tetapi juga sebagai tanda-tanda kebesaran 

Allah yang menguatkan keimanan (Budiman et al., 

2024). Dengan pendekatan ini, pembelajaran 

pendidikan Islam dapat dikembangkan secara reflektif, 

kontekstual, dan bermakna, serta mendorong lahirnya 

insan yang berilmu, beriman, dan berakhlak. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini 

bertujuan untuk menganalisis prinsip-prinsip 

epistemologis tafsir ilmi dalam perspektif epistemologi 

Islam serta menelaah implementasinya dalam praktik 

pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan 

wacana integrasi ilmu dan wahyu, sekaligus kontribusi 

praktis bagi penguatan model pendidikan Islam yang 

holistik dan responsif terhadap tantangan zaman. 

 



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue 1, August-November, Page 156–163  Lisensi: CC-BY  

158 

 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-

deskriptif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research). Data diperoleh dari sumber primer berupa 

kitab tafsir klasik dan modern, seperti Mafatih al-Ghaib 

karya Fakhruddin al-Razi, Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-

Karim karya Tantawi Jauhari, serta karya-karya pemikir 

kontemporer tentang integrasi ilmu dan epistemologi 

Islam. Data sekunder diperoleh dari buku dan artikel 

jurnal yang relevan dengan tafsir ilmi dan pendidikan 

Islam. Analisis data dilakukan melalui teknik deskriptif-

analitis untuk mengungkap prinsip-prinsip tafsir ilmi 

dan implikasinya dalam praktik pendidikan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tafsir Ilmi dalam Perspektif Epistemologi 

Islam 

Dalam epistemologi Islam, pengetahuan (ʿilm) 

tidak dipahami secara reduktif sebagai hasil pengalaman 

empiris semata, melainkan bersumber dari tiga elemen 

utama, yaitu wahyu (al-waḥy), akal (al-ʿaql), dan 

pengalaman empiris (al-ḥiss). Ketiga sumber ini saling 

melengkapi dan berada dalam satu kesatuan tauhidik, di 

mana wahyu berfungsi sebagai rujukan normatif 

tertinggi, sementara akal dan pengalaman empiris 

berperan sebagai instrumen untuk memahami dan 

mengelaborasi realitas ciptaan Allah (Al-Attas, 1995). 

Kerangka epistemologis inilah yang menjadi landasan 

konseptual bagi lahirnya tafsir ilmi dalam tradisi 

keilmuan Islam. 

Tafsir ilmi berangkat dari kesadaran teologis dan 

epistemologis bahwa ayat-ayat kauniyah (tanda-tanda 

Tuhan dalam alam semesta) dan ayat-ayat qauliyah 

(teks wahyu dalam Al-Qur’an) berasal dari sumber 

yang sama, yaitu Allah SWT. Karena berasal dari 

sumber ilahi yang satu, keduanya pada hakikatnya tidak 

mungkin saling bertentangan secara esensial. Apabila 

tampak adanya kontradiksi antara temuan ilmiah dan 

pemahaman terhadap teks wahyu, maka hal tersebut 

lebih disebabkan oleh keterbatasan penafsiran manusia 

atau sifat sementara dari teori ilmiah itu sendiri (Saeed, 

2006a). Dengan demikian, tafsir ilmi menempatkan Al-

Qur’an dan sains dalam relasi dialogis, bukan relasi 

hierarkis yang saling meniadakan. 

Dalam tradisi pemikiran Islam klasik, penggunaan 

akal dan observasi empiris telah memperoleh legitimasi 

yang kuat. Fakhruddin al-Razi, misalnya, dalam Mafātīḥ 

al-Ghayb sering kali memanfaatkan pengetahuan alam, 

filsafat, dan ilmu logika untuk menjelaskan ayat-ayat Al-

Qur’an, khususnya yang berkaitan dengan kosmologi 

dan penciptaan alam. Bagi al-Razi, refleksi rasional 

terhadap alam semesta merupakan sarana untuk 

memperkuat keimanan dan mengantarkan manusia 

pada pengakuan atas kebesaran dan kebijaksanaan 

Allah (Al-Razi, t.t.). 

Pandangan serupa juga ditegaskan oleh Ibnu 

Rusyd, yang secara eksplisit menyatakan bahwa 

aktivitas berpikir rasional dan pengkajian terhadap alam 

merupakan perintah syariat. Dalam karyanya Faṣl al-

Maqāl, Ibnu Rusyd menegaskan bahwa tidak ada 

pertentangan antara filsafat (akal) dan syariat (wahyu), 

karena keduanya sama-sama mengarahkan manusia 

pada kebenaran. Bahkan, menurutnya, menolak 

penggunaan akal justru bertentangan dengan tujuan 

syariat itu sendiri (Ibn Rushd, 1998). Perspektif ini 

memberikan dasar epistemologis yang kokoh bagi 

praktik tafsir ilmi sebagai bagian dari upaya memahami 

wahyu melalui pendekatan rasional dan empiris yang 

bertanggung jawab. 

Namun demikian, para pemikir Muslim 

kontemporer menegaskan bahwa tafsir ilmi tidak boleh 

terjebak pada sikap apologetik yang memaksakan 

kesesuaian antara ayat-ayat Al-Qur’an dan teori-teori 

sains modern. Al-Qur’an bukanlah kitab sains yang 

berfungsi menjelaskan hukum-hukum alam secara 

teknis, melainkan kitab petunjuk yang mengarahkan 

manusia pada kesadaran tauhid dan tanggung jawab etis 

dalam memanfaatkan ilmu pengetahuan (Shihab, 2002). 

Oleh karena itu, tafsir ilmi harus ditempatkan sebagai 

pendekatan inspiratif dan reflektif, bukan sebagai 



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh 

159 

 

 

legitimasi tekstual terhadap setiap temuan ilmiah yang 

bersifat temporer. 

Dalam kerangka epistemologi Islam, tafsir ilmi 

berfungsi sebagai jembatan antara iman dan ilmu, 

antara wahyu dan realitas empiris. Pendekatan ini 

mendorong lahirnya paradigma keilmuan yang integral, 

di mana pengembangan sains tidak terlepas dari nilai-

nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan etika. Dengan 

demikian, tafsir ilmi bukan sekadar metode penafsiran, 

tetapi juga sebuah paradigma epistemologis yang 

berkontribusi pada pembentukan tradisi ilmu 

pengetahuan Islam yang holistik dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat (Sardar, 1989). 

 

Prinsip Metodologis Tafsir Ilmi 

Agar tafsir ilmi tetap berada dalam koridor ilmiah 

dan teologis yang dapat dipertanggungjawabkan, 

diperlukan seperangkat prinsip metodologis yang jelas. 

Prinsip-prinsip ini berfungsi sebagai rambu 

epistemologis agar penafsiran ayat-ayat kauniyah tidak 

terjebak pada spekulasi berlebihan, reduksionisme 

ilmiah, maupun bias apologetik. Dengan demikian, tafsir 

ilmi tidak hanya sah secara metodologis, tetapi juga 

selaras dengan tujuan utama Al-Qur’an sebagai 

petunjuk hidup bagi manusia. 

Prinsip pertama adalah kesesuaian dengan kaidah 

tafsir klasik. Tafsir ilmi tetap harus berlandaskan 

metodologi tafsir yang mapan, seperti analisis 

kebahasaan (lughawī), struktur gramatikal (nahwī), dan 

makna leksikal (dalālah), serta memperhatikan konteks 

historis dan sebab turunnya ayat (asbāb al-nuzūl). 

Prinsip ini menegaskan bahwa pendekatan ilmiah tidak 

boleh mengabaikan makna dasar teks Al-Qur’an 

sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam. 

Quraish Shihab menekankan bahwa setiap penafsiran 

yang mengabaikan aspek kebahasaan dan konteks 

historis berpotensi melahirkan makna yang 

menyimpang dari pesan utama wahyu (Shihab, 2002). 

Prinsip kedua adalah penggunaan fakta ilmiah yang 

valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara empiris. 

Tafsir ilmi hendaknya merujuk pada temuan-temuan 

sains yang telah melalui proses verifikasi ilmiah dan 

memiliki tingkat konsensus yang relatif kuat di kalangan 

ilmuwan. Penggunaan hipotesis atau teori yang masih 

spekulatif berisiko menimbulkan problem 

epistemologis apabila teori tersebut kelak direvisi atau 

ditinggalkan. Oleh karena itu, mufasir dituntut memiliki 

sikap kritis terhadap sains, tidak sekadar 

mengadopsinya secara mentah untuk membenarkan 

teks wahyu (Saeed, 2006a). 

Prinsip ketiga adalah menghindari pemaksaan 

kesesuaian antara teks wahyu dan teori ilmiah yang 

bersifat sementara. Sejumlah kritik terhadap tafsir ilmi 

muncul karena kecenderungan sebagian penafsir 

memaksakan ayat-ayat Al-Qur’an agar sejalan dengan 

temuan sains modern, bahkan dengan mengorbankan 

makna linguistik teks. Pendekatan semacam ini tidak 

hanya berpotensi mereduksi kedalaman makna Al-

Qur’an, tetapi juga menjadikan wahyu seolah-olah 

bergantung pada validitas teori ilmiah tertentu. 

Padahal, dalam epistemologi Islam, wahyu bersifat 

absolut, sedangkan sains bersifat relatif dan dinamis 

(Nasr, 1996). 

Prinsip keempat adalah menjaga orientasi spiritual 

dan moral tafsir. Tafsir ilmi tidak boleh berhenti pada 

penjelasan fenomena alam semata, tetapi harus 

mengarahkan pembaca pada penguatan iman, 

kesadaran tauhid, dan tanggung jawab etis manusia 

sebagai khalifah di bumi. Pengetahuan ilmiah yang 

diintegrasikan dalam tafsir seharusnya menumbuhkan 

rasa takzim terhadap kebesaran Allah serta 

mendorong perilaku etis dalam pemanfaatan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Dengan orientasi ini, tafsir 

ilmi berfungsi tidak hanya sebagai wacana intelektual, 

tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter dan 

spiritualitas (Al-Attas, 1995). 

Secara keseluruhan, prinsip-prinsip metodologis 

tersebut menegaskan bahwa tafsir ilmi bukan sekadar 

pendekatan rasional-empiris, melainkan pendekatan 

reflektif-integratif yang menempatkan sains dalam 



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue 1, August-November, Page 156–163  Lisensi: CC-BY  

160 

 

 

 

bingkai tauhid. Tafsir ilmi memandang ilmu 

pengetahuan sebagai amanah yang harus diarahkan 

pada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat 

manusia. Dengan pijakan metodologis yang kokoh, 

tafsir ilmi berpotensi menjadi jembatan epistemologis 

antara wahyu dan sains, serta memberikan kontribusi 

signifikan bagi pengembangan pemikiran Islam dan 

praktik pendidikan Islam yang holistik. 

 

Implementasi Tafsir Ilmi dalam Praktik 

Pendidikan Islam 

Dalam praktik pendidikan Islam, tafsir ilmi dapat 

diimplementasikan sebagai pendekatan pembelajaran 

integratif yang menghubungkan ajaran keagamaan 

dengan realitas empiris dan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Pendekatan ini menempatkan Al-Qur’an 

tidak hanya sebagai sumber norma dan nilai, tetapi juga 

sebagai inspirasi epistemologis dalam memahami 

fenomena alam dan kehidupan manusia. Melalui tafsir 

ilmi, proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) diarahkan untuk membangun kesadaran bahwa 

aktivitas berpikir ilmiah merupakan bagian dari ibadah 

dan penghayatan terhadap kebesaran Allah SWT 

(Shihab, 2002). 

Pada tataran pedagogis, guru dapat mengaitkan 

materi PAI dengan konsep-konsep sains yang relevan. 

Misalnya, pembahasan tentang penciptaan manusia 

dapat dikaitkan dengan kajian biologi dan embriologi; 

pembelajaran tentang alam semesta dapat 

diintegrasikan dengan astronomi dan kosmologi; 

sementara ayat-ayat tentang air, tumbuhan, dan 

keseimbangan alam dapat dihubungkan dengan ilmu 

lingkungan. Integrasi ini tidak bertujuan untuk 

menjadikan Al-Qur’an sebagai buku teks sains, 

melainkan untuk menumbuhkan sikap reflektif dan 

kesadaran spiritual peserta didik bahwa hukum-hukum 

alam merupakan bagian dari sunnatullah (Saeed, 

2006a). 

Implementasi tafsir ilmi juga berkontribusi dalam 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

analitis peserta didik. Dengan mengaitkan teks wahyu 

dan fakta ilmiah, peserta didik didorong untuk 

melakukan proses interpretasi, perbandingan, dan 

refleksi. Proses ini membantu mereka memahami 

bahwa ilmu pengetahuan bersifat dinamis dan terbuka 

untuk dikaji, sementara wahyu memberikan orientasi 

nilai dan etika dalam pemanfaatan ilmu tersebut. 

Pendekatan ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam 

yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi 

juga afektif dan spiritual (Bloom, 1956; Syukur, 2012). 

Pada level kurikulum, tafsir ilmi dapat menjadi 

landasan bagi pengembangan kurikulum berbasis 

integrasi ilmu. Kurikulum pendidikan Islam tidak lagi 

memisahkan secara kaku antara ilmu agama dan ilmu 

umum, tetapi memandang keduanya sebagai bagian dari 

satu kesatuan sistem pengetahuan yang berakar pada 

tauhid. Model integrasi ini sejalan dengan gagasan 

Islamisasi ilmu pengetahuan yang menekankan 

pentingnya nilai-nilai keislaman dalam pengembangan 

dan penerapan sains modern (Al-Attas, 1995). Dengan 

demikian, kurikulum tidak hanya berorientasi pada 

penguasaan materi, tetapi juga pada pembentukan 

worldview Islami. 

Lebih jauh, implementasi tafsir ilmi dalam 

pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk 

karakter ilmuwan Muslim yang holistik. Peserta didik 

diarahkan untuk menjadi individu yang unggul secara 

intelektual, sekaligus memiliki tanggung jawab moral, 

sosial, dan ekologis. Ilmu pengetahuan tidak dipandang 

sebagai alat dominasi terhadap alam, tetapi sebagai 

sarana amanah untuk menjaga keseimbangan dan 

kemaslahatan kehidupan. Dalam konteks ini, tafsir ilmi 

berfungsi sebagai kerangka etik yang membimbing 

penggunaan sains dan teknologi agar tetap selaras 

dengan nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan (Nasr, 

1996). 

Dengan demikian, implementasi tafsir ilmi dalam 

praktik pendidikan Islam tidak hanya memperkaya 

metode pembelajaran, tetapi juga memperkuat 

paradigma pendidikan integratif yang menyatukan iman, 



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh 

161 

 

 

ilmu, dan amal. Pendekatan ini relevan untuk menjawab 

tantangan pendidikan Islam di era modern, sekaligus 

menjadi strategi untuk melahirkan generasi Muslim 

yang berpengetahuan luas, berkarakter kuat, dan 

memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. 

 

Tantangan Implementasi Tafsir Ilmi dalam 

Pendidikan 

Meskipun tafsir ilmi memiliki potensi besar dalam 

membangun paradigma pendidikan Islam yang 

integratif, implementasinya dalam praktik pendidikan 

masih menghadapi sejumlah tantangan struktural, 

pedagogis, dan epistemologis. Tantangan-tantangan ini 

perlu diidentifikasi secara kritis agar penerapan tafsir 

ilmi tidak berhenti pada tataran konseptual, tetapi 

dapat diaktualisasikan secara efektif dalam proses 

pembelajaran. 

Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan 

kompetensi guru dalam mengintegrasikan ilmu agama 

dan sains. Banyak guru Pendidikan Agama Islam 

memiliki latar belakang keilmuan yang kuat dalam studi 

keislaman, tetapi kurang memiliki pemahaman yang 

memadai tentang konsep-konsep sains modern. 

Sebaliknya, guru sains sering kali tidak dibekali dengan 

wawasan keislaman yang cukup untuk mengaitkan 

materi ilmiah dengan nilai-nilai wahyu. Kondisi ini 

menyebabkan pembelajaran cenderung berlangsung 

secara terpisah dan tidak integratif (Saeed, 2006a). 

Oleh karena itu, guru dituntut memiliki kompetensi 

multidisipliner agar mampu mengimplementasikan 

tafsir ilmi secara proporsional dan bertanggung jawab. 

Tantangan berikutnya adalah kecenderungan 

pembelajaran yang bersifat tekstual-dogmatis. Dalam 

banyak praktik pendidikan Islam, pembelajaran tafsir 

masih berfokus pada penghafalan ayat dan penjelasan 

normatif tanpa memberikan ruang yang cukup bagi 

dialog kritis dengan realitas empiris. Pendekatan ini 

berpotensi menghambat pengembangan daya pikir 

analitis dan reflektif peserta didik, serta memperlebar 

jarak antara ajaran agama dan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern (Rahman, 1982). Padahal, tafsir 

ilmi menuntut adanya keterbukaan metodologis dan 

keberanian intelektual untuk membaca teks wahyu 

dalam konteks perkembangan sains secara kritis. 

Selain itu, minimnya bahan ajar dan sumber 

pembelajaran integratif juga menjadi kendala serius. 

Buku ajar Pendidikan Agama Islam umumnya masih 

disusun secara sektoral, dengan sedikit atau bahkan 

tanpa upaya integrasi dengan sains dan teknologi. 

Ketiadaan modul, media pembelajaran, dan referensi 

tafsir ilmi yang sistematis menyebabkan guru kesulitan 

menerjemahkan gagasan integrasi ilmu ke dalam 

praktik pembelajaran konkret. Akibatnya, tafsir ilmi 

sering kali hanya menjadi wacana akademik tanpa 

implementasi pedagogis yang nyata (Budiman et al., 

2024). 

Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah 

kekhawatiran akan reduksi makna wahyu. Sebagian 

kalangan masih memandang tafsir ilmi secara skeptis 

karena dianggap berpotensi mereduksi kesakralan Al-

Qur’an dengan menundukkannya pada teori-teori sains 

yang bersifat relatif dan temporer. Kekhawatiran ini 

menunjukkan pentingnya pemahaman metodologis 

yang tepat, agar tafsir ilmi tidak dipraktikkan secara 

serampangan dan tetap menghormati otoritas wahyu 

sebagai sumber kebenaran utama dalam Islam (Nasr, 

1996). 

Untuk menjawab berbagai tantangan tersebut, 

diperlukan strategi sistemik dan berkelanjutan. 

Pertama, penyelenggaraan pelatihan dan pengembangan 

profesional guru yang berorientasi pada integrasi ilmu 

dan wahyu perlu diperkuat. Kedua, pengembangan 

kurikulum pendidikan Islam harus diarahkan pada 

paradigma integratif dengan menyediakan ruang 

kolaborasi antara mata pelajaran agama dan sains. 

Ketiga, penyusunan buku ajar dan modul pembelajaran 

berbasis tafsir ilmi perlu dilakukan secara kolaboratif 

oleh para pakar tafsir, pendidik, dan ilmuwan. Dengan 

langkah-langkah ini, implementasi tafsir ilmi diharapkan 



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue 1, August-November, Page 156–163  Lisensi: CC-BY  

162 

 

 

 

dapat berjalan secara lebih sistematis dan memberikan 

kontribusi nyata bagi pembaruan pendidikan Islam. 

 

KESIMPULAN 

Tafsir ilmi merupakan pendekatan hermeneutik 

yang mengintegrasikan wahyu dan ilmu pengetahuan 

modern dalam kerangka epistemologi Islam. Dalam 

konteks pendidikan Islam, tafsir ilmi memiliki implikasi 

pedagogis yang signifikan sebagai pendekatan 

pembelajaran integratif yang menjembatani dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu sains. Pendekatan ini tidak 

hanya memperkaya pemahaman peserta didik terhadap 

Al-Qur’an dan fenomena alam, tetapi juga membentuk 

pola pikir ilmiah yang berlandaskan tauhid, etika, dan 

tanggung jawab moral. Dengan demikian, tafsir ilmi 

dapat menjadi paradigma pendidikan holistik yang 

mendukung terbentuknya generasi Muslim yang 

berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. 

 

REFERENSI 

Agustina, A., Suwandewi, A., Tunggal, T., & Daiyah, I. 

(2022). Sisi Edukatif Pendidikan Islam Dan 

Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi 

Covid-19 Di Kalimantan Selatan. JIS: Journal 

Islamic Studies, 1(1). 

Al-Attas, Syed Naquib. (1980). Islam and Secularism. 

Kuala Lumpur: ABIM. 

Al-Faruqi, Ismail R. (1982). Al-Tawhid and Scientific 

Thought. Herndon: IIIT. 

Al-Ghazali. (1997). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah. 

Al-Naggar, Zaghlul. (2006). Scientific Miracles in the 

Qur’an. Cairo: Dar al-Shuruq. 

Amin, Ahmad. (2010). Metodologi Tafsir Modern. 

Jakarta: Kencana. 

As-Suyuthi, Jalaluddin. (2003). Al-Itqan fi Ulum al-Qur’an. 

Beirut: Dar al-Fikr. 

Auda, Jasser. (2014). Maqasid al-Shariah as Philosophy of 

Islamic Law. London: IIIT. 

Bucaille, Maurice. (1980). The Bible, The Qur’an and 

Science. Paris: Seghers. 

Diaty, R., Arisa, A., Lestari, N. C. A., & Ngalimun, N. 

(2022). Implementasi aspek manajemen 

berbasis sekolah dalam pelayanan bimbingan 

dan konseling. Jurnal Bimbingan Dan Konseling 

Pandohop, 2(2), 38-46. 

Fazlur Rahman. (1984). Major Themes of the Qur’an. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Hanafi, Hassan. (2005). Dialog Agama dan Sains. 

Yogyakarta: LKiS. 

Harun Nasution. (2012). Islam Rasional. Jakarta: Mizan 

Publika. 

Hitti, Philip K. (2002). History of the Arabs. London: 

Palgrave Macmillan. 

Izzan, Ahmad. (2010). Ulumul Qur’an dan Integrasi Ilmu. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan 

Pendidikan Pasca Pandemi Melalui 

Transformasi Digital Dengan Pendekatan 

Manajemen Pendidikan Islam Di Era Society 

5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-

50. 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2025). Pembelajaran 

Berbasis Proyek di SMA Islam Terpadu 

Assalam Martapura. JIS: Journal Islamic 

Studies, 3(1), 15-28. 

Muthahhari, Murtadha. (2000). Perspektif Islam tentang 

Ilmu. Jakarta: Lentera. 

Nasr, Seyyed Hossein. (1993). Science and Civilization in 

Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 

Ngalimun. (2014). Strategi dan model pembelajaran. 

Yogyakarta: Aswaja Pessindo. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk 

Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: Education 

Curiosity, 1(1), 265-278. 

Ngalimun, N., Matin, A., & Munadi, M. (2022). Building 

Democratic Values in Independent Policy 

Learning Through Multicultural Learning 

Communication. Jurnal Transformatif 

(Islamic Studies), 6(1), 33-48.Quraish Shihab. 

(2007). Membumikan Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Nugroho, A. G., & Latifah, L. (2022). Proses 

Pembelajaran Menggunakan Strategi Inkuiri 

Dalam Manajemen Berbasis Sekolah (Mbs) 

Dengan Hasil Kepuasan Guru Di Madrasah 

Tsanawiyah Assalam Martapura. AL-ULUM: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, 

8(2).Quraish Shihab. (2013). Tafsir Al-

Mishbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Rahman, Fazlur. (1980). Islam and Modernity. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Shihab, Alwi. (2011). Islam dan Ilmu Pengetahuan 

Modern. Jakarta: Mizan. 



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh 

163 

 

 

Syahrur, Muhammad. (1990). Al-Kitab wal Qur’an. 

Damascus: Al-Ahali. 

Suprapti, S., Ilmiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. 

(2022). Islamic Aqidah Learning Management 

to Explore the Potential of Madrasah 

Students. Budapest International Research and 

Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 

4664-4673. 

Thabathaba’i, Muhammad Husain. (1997). Al-Mizan fi 

Tafsir al-Qur’an. Qom: Islamic Publications. 

Yakan, Fathi. (2015). Al-Qur’an dan Tantangan Sains. 

Bandung: Sygma Press. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2016). Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan. Gontor: ISID Press. 

Zuhaili, Wahbah. (2005). Tafsir al-Munir. Damascus: 

Dar al-Fikr. 

Zulaiha, Lina. (2019). Tafsir Ilmiah dan Kontekstualisasi. 

Bandung: Pustaka Setia. 

 

 

 


