https://yptb.org/index.php/educurio | e-Mail: jurnalgl7 @gmail.com

£ Curto

DOI: https://doi.org/10.71456/ecu.v4il.1549
p-ISSN: 2984-6146 | e-ISSN: 2963-0339

METODE TAFSIR ILMI DAN IMPLEMENTASINYA DALAM PRAKTIK
PENDIDIKAN ISLAM: INTEGRASI SAINS DAN TAFSIR

PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI ISLAM

The Scientific Exegetical Method and Its Implementation in Islamic
Educational Practice: The Integration of Science and Qur’anic
Interpretation from an Islamic Epistemological Perspective

Submit Tgl.: 17-November-2025

Diterima Tgl.: 19-November-2025 Diterbitkan Tgl.: 22-November-2025

Latifah'

Khairil Anwar?
Taufik Warman
Mahfuzh®

*I-3 UIN Palangka Raya,
Indonesia

*email:
latifahhusien49 @gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji tafsir ilmi sebagai pendekatan hermeneutik integratif yang
menghubungkan wahyu dan ilmu pengetahuan modern serta relevansinya dalam
praktik pendidikan Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif
berbasis studi kepustakaan dengan menelaah literatur tafsir klasik dan kontemporer
serta pemikiran epistemologi Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa tafsir ilmi tidak
hanya berfungsi sebagai pendekatan akademik dalam menafsirkan ayat-ayat
kauniyah, tetapi juga memiliki implikasi pedagogis yang signifikan dalam
pengembangan pembelajaran, kurikulum, dan pembentukan karakter peserta didik.
Dalam praktik pendidikan, tafsir ilmi dapat diterapkan sebagai pendekatan
pembelajaran integratif yang mengaitkan konsep-konsep sains dengan nilai-nilai Al-
Qur’an, sehingga mendorong lahirnya pola pikir ilmiah yang berlandaskan tauhid.
Pendekatan ini menegaskan pentingnya keseimbangan antara rasionalitas,
spiritualitas, dan etika dalam pendidikan Islam. Dengan demikian, tafsir ilmi
berpotensi menjadi paradigma pendidikan holistik yang menjembatani dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum serta membentuk insan berilmu, beriman, dan
berakhlak.

Kata Kunci:
Tafsir limi,
Pendidikan Islam,
Integrasi Sains,
Epistemologi Islam

Keywords:

Tafsir limi,

Islamic Education,
Science Integration,
Islamic Epistemology

Abstract

This article examines tafsir ilmi (scientific exegesis) as an integrative hermeneutical
approach connecting divine revelation and modern science and its relevance to Islamic
educational practice. Employing a qualitative-descriptive method based on library research,
this study analyzes classical and contemporary exegetical works and Islamic
epistemological perspectives. The findings indicate that tafsir ilmi functions not only as an
academic approach to interpreting Qur’anic verses related to natural phenomena but also
as a pedagogical framework for learning, curriculum development, and character
education. In educational practice, tafsir ilmi can be implemented as an integrative
learning approach that links scientific concepts with Qur’anic values, fostering scientific
reasoning grounded in tawhid. This approach emphasizes the balance between rationality,
spirituality, and ethics in Islamic education. Therefore, tafsir ilmi has the potential to serve
as a holistic educational paradigm that bridges the dichotomy between religious and
secular sciences while shaping knowledgeable, faithful, and ethical learners.

Cara mengutip Latifah, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Metode Tafsir lImi dan Implementasinya dalam Praktik Pendidikan
Islam: Integrasi Sains dan Tafsir Perspektif Epistemologi Islam. EduCurio: Education Curiosity, 4(1), 156—163.

https://doi.org/10.71456/ecu.v4il .1549

PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran Islam
yang berfungsi sebagai petunjuk hidup (huda) bagi
manusia, mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan

intelektual. Di samping memuat ajaran normatif

tentang akidah dan akhlak, Al-Qur’an juga mengandung
banyak ayat yang mengisyaratkan fenomena alam (ayat
kauniyyah), proses penciptaan, serta dinamika
kehidupan manusia. Isyarat-isyarat tersebut
mendorong umat Islam untuk melakukan refleksi

intelektual dan pengamatan empiris terhadap alam


https://yptb.org/index.php/educurio
mailto:jurnalq17@gmail.com
https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549
mailto:latifahhusien49@gmail.com
https://doi.org/10.71456/ecu.v4i1.1549

Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh

semesta sebagai bagian dari upaya memahami
kebesaran Tuhan (Q.S. Ali ‘Imran: 190-191). Oleh
karena itu, sejak masa awal Islam, aktivitas penafsiran
Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga
dialogis dengan realitas sosial dan pengetahuan manusia
(Shihab, 2002).

Dalam sejarah tafsir Al-Qur’an, para mufasir telah
mengembangkan beragam pendekatan penafsiran
sesuai dengan konteks zamannya. Pendekatan linguistik
menekankan aspek kebahasaan dan gramatikal teks,
pendekatan teologis menyoroti dimensi akidah,
sementara pendekatan fikih berfokus pada penarikan
hukum. Selain itu, berkembang pula pendekatan
rasional yang memberikan ruang bagi akal dalam
memahami makna ayat-ayat Al-Qur'an (Rahman,
1982). Keragaman pendekatan ini menunjukkan bahwa
tafsir Al-Qur’an bersifat dinamis dan terbuka terhadap
perkembangan intelektual umat manusia.

Seiring dengan kemajuan sains dan teknologi pada
era modern, muncul pendekatan tafsir ilmi (scientific
exegesis), yaitu usaha menafsirkan ayat-ayat kauniyah
Al-Qur’an dengan memanfaatkan temuan-temuan ilmu
pengetahuan modern. Tafsir ilmi berangkat dari
keyakinan bahwa wahyu dan alam sama-sama
merupakan ‘“ayat-ayat Tuhan” yang berasal dari
sumber yang sama, sehingga keduanya tidak mungkin
saling bertentangan secara esensial (Saeed, 2006a).
Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menjadikan
Al-Qur’an sebagai buku sains, melainkan sebagai upaya
memahami pesan ilahiah melalui dialog konstruktif
dengan pengetahuan ilmiah kontemporer.

Kemunculan tafsir ilmi tidak dapat dilepaskan dari
konteks modernitas yang sering melahirkan dikotomi
antara agama dan sains. Dalam paradigma pendidikan
modern, ilmu pengetahuan kerap dipisahkan menjadi
ilmu agama yang dianggap normatif-dogmatis dan ilmu
umum Yyang dipahami sebagai rasional-empiris serta
bebas nilai. Dikotomi ini berimplikasi pada cara
pandang umat Islam terhadap ilmu pengetahuan, yang

pada akhirnya melahirkan fragmentasi epistemologis

dalam sistem pendidikan Islam (Al-Attas, 1995).
Padahal, dalam epistemologi Islam klasik, akal dan
wahyu dipandang sebagai dua sumber pengetahuan
yang saling melengkapi. Ibnu Rusyd menegaskan bahwa
penggunaan akal secara rasional justru merupakan
perintah syariat, selama tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip wahyu (Ibn Rushd, 1998).

Dalam konteks pendidikan Islam, problem
dikotomi keilmuan masih menjadi tantangan serius
hingga saat ini. Pembelajaran pendidikan agama Islam
sering kali terjebak pada pendekatan normatif dan
hafalan teks, sementara pembelajaran sains berjalan
tanpa integrasi nilai-nilai ketuhanan dan etika.
Akibatnya, peserta didik tidak memperoleh pandangan
dunia (worldview) yang utuh tentang hubungan antara
iman, ilmu, dan realitas kehidupan (Syed Muhammad
Naquib al-Attas, 1995). Kondisi ini menuntut adanya
paradigma pendidikan Islam yang integratif dan holistik.

Di sinilah tafsir ilmi memiliki relevansi
epistemologis dan pedagogis yang signifikan. Tafsir ilmi
dapat  menjadi  jembatan  konseptual  untuk
mengintegrasikan sains dan agama dalam proses
pembelajaran, sehingga peserta didik mampu
memahami fenomena alam tidak hanya sebagai objek
kajian ilmiah, tetapi juga sebagai tanda-tanda kebesaran
Allah yang menguatkan keimanan (Budiman et al,
2024). Dengan pendekatan ini, pembelajaran
pendidikan Islam dapat dikembangkan secara reflektif,
kontekstual, dan bermakna, serta mendorong lahirnya
insan yang berilmu, beriman, dan berakhlak.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini
bertujuan untuk menganalisis prinsip-prinsip
epistemologis tafsir ilmi dalam perspektif epistemologi
Islam serta menelaah implementasinya dalam praktik
pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan
wacana integrasi ilmu dan wahyu, sekaligus kontribusi
praktis bagi penguatan model pendidikan Islam yang

holistik dan responsif terhadap tantangan zaman.

157



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue |, August-November, Page 156—163

Lisensi: CC-BY @ .

— 0

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research). Data diperoleh dari sumber primer berupa
kitab tafsir klasik dan modern, seperti Mafatih al-Ghaib
karya Fakhruddin al-Razi, Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-
Karim karya Tantawi Jauhari, serta karya-karya pemikir
kontemporer tentang integrasi ilmu dan epistemologi
Islam. Data sekunder diperoleh dari buku dan artikel
jurnal yang relevan dengan tafsir ilmi dan pendidikan
Islam. Analisis data dilakukan melalui teknik deskriptif-
analitis untuk mengungkap prinsip-prinsip tafsir ilmi

dan implikasinya dalam praktik pendidikan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tafsir llmi dalam Perspektif Epistemologi
Islam

Dalam epistemologi Islam, pengetahuan (‘ilm)
tidak dipahami secara reduktif sebagai hasil pengalaman
empiris semata, melainkan bersumber dari tiga elemen
utama, yaitu wahyu (al-wahy), akal (al-‘aql), dan
pengalaman empiris (al-hiss). Ketiga sumber ini saling
melengkapi dan berada dalam satu kesatuan tauhidik, di
mana wahyu berfungsi sebagai rujukan normatif
tertinggi, sementara akal dan pengalaman empiris
berperan sebagai instrumen untuk memahami dan
mengelaborasi realitas ciptaan Allah (Al-Attas, 1995).
Kerangka epistemologis inilah yang menjadi landasan
konseptual bagi lahirnya tafsir ilmi dalam tradisi
keilmuan Islam.

Tafsir ilmi berangkat dari kesadaran teologis dan
epistemologis bahwa ayat-ayat kauniyah (tanda-tanda
Tuhan dalam alam semesta) dan ayat-ayat qauliyah
(teks wahyu dalam Al-Qur’an) berasal dari sumber
yang sama, yaitu Allah SWT. Karena berasal dari
sumber ilahi yang satu, keduanya pada hakikatnya tidak
mungkin saling bertentangan secara esensial. Apabila
tampak adanya kontradiksi antara temuan ilmiah dan
pemahaman terhadap teks wahyu, maka hal tersebut

lebih disebabkan oleh keterbatasan penafsiran manusia

158

atau sifat sementara dari teori ilmiah itu sendiri (Saeed,
2006a). Dengan demikian, tafsir ilmi menempatkan Al-
Qur’an dan sains dalam relasi dialogis, bukan relasi
hierarkis yang saling meniadakan.

Dalam tradisi pemikiran Islam klasik, penggunaan
akal dan observasi empiris telah memperoleh legitimasi
yang kuat. Fakhruddin al-Razi, misalnya, dalam Mafatih
al-Ghayb sering kali memanfaatkan pengetahuan alam,
filsafat, dan ilmu logika untuk menjelaskan ayat-ayat Al-
Qur’an, khususnya yang berkaitan dengan kosmologi
dan penciptaan alam. Bagi al-Razi, refleksi rasional
terhadap alam semesta merupakan sarana untuk
memperkuat keimanan dan mengantarkan manusia
pada pengakuan atas kebesaran dan kebijaksanaan
Allah (Al-Razi, t.t.).

Pandangan serupa juga ditegaskan oleh Ibnu
Rusyd, yang secara eksplisit menyatakan bahwa
aktivitas berpikir rasional dan pengkajian terhadap alam
merupakan perintah syariat. Dalam karyanya Fasl al-
Magal, lbnu Rusyd menegaskan bahwa tidak ada
pertentangan antara filsafat (akal) dan syariat (wahyu),
karena keduanya sama-sama mengarahkan manusia
pada kebenaran. Bahkan, menurutnya, menolak
penggunaan akal justru bertentangan dengan tujuan
syariat itu sendiri (Ibn Rushd, 1998). Perspektif ini
memberikan dasar epistemologis yang kokoh bagi
praktik tafsir ilmi sebagai bagian dari upaya memahami
wahyu melalui pendekatan rasional dan empiris yang
bertanggung jawab.

Namun  demikian, para pemikir  Muslim
kontemporer menegaskan bahwa tafsir ilmi tidak boleh
terjebak pada sikap apologetik yang memaksakan
kesesuaian antara ayat-ayat Al-Qur’an dan teori-teori
sains modern. Al-Qur'an bukanlah kitab sains yang
berfungsi menjelaskan hukum-hukum alam secara
teknis, melainkan kitab petunjuk yang mengarahkan
manusia pada kesadaran tauhid dan tanggung jawab etis
dalam memanfaatkan ilmu pengetahuan (Shihab, 2002).
Oleh karena itu, tafsir ilmi harus ditempatkan sebagai

pendekatan inspiratif dan reflektif, bukan sebagai



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh

legitimasi tekstual terhadap setiap temuan ilmiah yang
bersifat temporer.

Dalam kerangka epistemologi Islam, tafsir ilmi
berfungsi sebagai jembatan antara iman dan ilmu,
antara wahyu dan realitas empiris. Pendekatan ini
mendorong lahirnya paradigma keilmuan yang integral,
di mana pengembangan sains tidak terlepas dari nilai-
nilai ketuhanan, kemanusiaan, dan etika. Dengan
demikian, tafsir ilmi bukan sekadar metode penafsiran,
tetapi juga sebuah paradigma epistemologis yang
berkontribusi pada pembentukan tradisi ilmu
pengetahuan Islam yang holistik dan berorientasi pada

kemaslahatan umat (Sardar, 1989).

Prinsip Metodologis Tafsir lImi

Agar tafsir ilmi tetap berada dalam koridor ilmiah
dan teologis yang dapat dipertanggungjawabkan,
diperlukan seperangkat prinsip metodologis yang jelas.
Prinsip-prinsip ~ ini  berfungsi  sebagai  rambu
epistemologis agar penafsiran ayat-ayat kauniyah tidak
terjebak pada spekulasi berlebihan, reduksionisme
ilmiah, maupun bias apologetik. Dengan demikian, tafsir
ilmi tidak hanya sah secara metodologis, tetapi juga
selaras dengan tujuan utama Al-Qur’an sebagai
petunjuk hidup bagi manusia.

Prinsip pertama adalah kesesuaian dengan kaidah
tafsir klasik. Tafsir ilmi tetap harus berlandaskan
metodologi tafsir yang mapan, seperti analisis
kebahasaan (lughawi), struktur gramatikal (nahwi), dan
makna leksikal (dalalah), serta memperhatikan konteks
historis dan sebab turunnya ayat (asbab al-nuzdl).
Prinsip ini menegaskan bahwa pendekatan ilmiah tidak
boleh mengabaikan makna dasar teks Al-Qur’an
sebagaimana dipahami dalam tradisi keilmuan Islam.
Quraish Shihab menekankan bahwa setiap penafsiran
yang mengabaikan aspek kebahasaan dan konteks
historis ~ berpotensi  melahirkan  makna  yang
menyimpang dari pesan utama wahyu (Shihab, 2002).

Prinsip kedua adalah penggunaan fakta ilmiah yang

valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara empiris.

Tafsir ilmi hendaknya merujuk pada temuan-temuan
sains yang telah melalui proses verifikasi ilmiah dan
memiliki tingkat konsensus yang relatif kuat di kalangan
ilmuwan. Penggunaan hipotesis atau teori yang masih
spekulatif berisiko menimbulkan problem
epistemologis apabila teori tersebut kelak direvisi atau
ditinggalkan. Oleh karena itu, mufasir dituntut memiliki
sikap  kritis  terhadap  sains, tidak sekadar
mengadopsinya secara mentah untuk membenarkan
teks wahyu (Saeed, 2006a).

Prinsip ketiga adalah menghindari pemaksaan
kesesuaian antara teks wahyu dan teori ilmiah yang
bersifat sementara. Sejumlah kritik terhadap tafsir ilmi
muncul karena kecenderungan sebagian penafsir
memaksakan ayat-ayat Al-Qur’an agar sejalan dengan
temuan sains modern, bahkan dengan mengorbankan
makna linguistik teks. Pendekatan semacam ini tidak
hanya berpotensi mereduksi kedalaman makna Al-
Qur’an, tetapi juga menjadikan wahyu seolah-olah
bergantung pada validitas teori ilmiah tertentu.
Padahal, dalam epistemologi Islam, wahyu bersifat
absolut, sedangkan sains bersifat relatif dan dinamis
(Nasr, 1996).

Prinsip keempat adalah menjaga orientasi spiritual
dan moral tafsir. Tafsir ilmi tidak boleh berhenti pada
penjelasan fenomena alam semata, tetapi harus
mengarahkan  pembaca pada penguatan  iman,
kesadaran tauhid, dan tanggung jawab etis manusia
sebagai khalifah di bumi. Pengetahuan ilmiah yang
diintegrasikan dalam tafsir seharusnya menumbuhkan
rasa takzim terhadap kebesaran Allah serta
mendorong perilaku etis dalam pemanfaatan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Dengan orientasi ini, tafsir
ilmi berfungsi tidak hanya sebagai wacana intelektual,
tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter dan
spiritualitas (Al-Attas, [995).

Secara keseluruhan, prinsip-prinsip metodologis
tersebut menegaskan bahwa tafsir ilmi bukan sekadar
pendekatan rasional-empiris, melainkan pendekatan

reflektif-integratif yang menempatkan sains dalam

159



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue |, August-November, Page 156—163

(i)
Lisensi: CC-BY

bingkai tauhid. Tafsir ilmi ~memandang ilmu
pengetahuan sebagai amanah yang harus diarahkan
pada pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan umat
manusia. Dengan pijakan metodologis yang kokoh,
tafsir ilmi berpotensi menjadi jembatan epistemologis
antara wahyu dan sains, serta memberikan kontribusi
signifikan bagi pengembangan pemikiran Islam dan

praktik pendidikan Islam yang holistik.

Implementasi Tafsir limi dalam Praktik
Pendidikan Islam

Dalam praktik pendidikan Islam, tafsir ilmi dapat
diimplementasikan sebagai pendekatan pembelajaran
integratif yang menghubungkan ajaran keagamaan
dengan realitas empiris dan perkembangan ilmu
pengetahuan. Pendekatan ini menempatkan Al-Qur’an
tidak hanya sebagai sumber norma dan nilai, tetapi juga
sebagai inspirasi epistemologis dalam memahami
fenomena alam dan kehidupan manusia. Melalui tafsir
ilmi, proses pembelajaran Pendidikan Agama Islam
(PAI) diarahkan untuk membangun kesadaran bahwa
aktivitas berpikir ilmiah merupakan bagian dari ibadah
dan penghayatan terhadap kebesaran Allah SWT
(Shihab, 2002).

Pada tataran pedagogis, guru dapat mengaitkan
materi PAI dengan konsep-konsep sains yang relevan.
Misalnya, pembahasan tentang penciptaan manusia
dapat dikaitkan dengan kajian biologi dan embriologi;
pembelajaran  tentang  alam  semesta  dapat
diintegrasikan dengan astronomi dan kosmologi;
sementara ayat-ayat tentang air, tumbuhan, dan
keseimbangan alam dapat dihubungkan dengan ilmu
lingkungan. Integrasi ini tidak bertujuan untuk
menjadikan  Al-Qur’an  sebagai buku teks sains,
melainkan untuk menumbuhkan sikap reflektif dan
kesadaran spiritual peserta didik bahwa hukum-hukum
alam merupakan bagian dari sunnatullah (Saeed,
20062).

Implementasi tafsir ilmi juga berkontribusi dalam

mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan

160

analitis peserta didik. Dengan mengaitkan teks wahyu
dan fakta ilmiah, peserta didik didorong untuk
melakukan proses interpretasi, perbandingan, dan
refleksi. Proses ini membantu mereka memahami
bahwa ilmu pengetahuan bersifat dinamis dan terbuka
untuk dikaji, sementara wahyu memberikan orientasi
nilai dan etika dalam pemanfaatan ilmu tersebut.
Pendekatan ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam
yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi
juga afektif dan spiritual (Bloom, 1956; Syukur, 2012).

Pada level kurikulum, tafsir ilmi dapat menjadi
landasan bagi pengembangan kurikulum berbasis
integrasi ilmu. Kurikulum pendidikan Islam tidak lagi
memisahkan secara kaku antara ilmu agama dan ilmu
umum, tetapi memandang keduanya sebagai bagian dari
satu kesatuan sistem pengetahuan yang berakar pada
tauhid. Model integrasi ini sejalan dengan gagasan
Islamisasi ilmu pengetahuan yang menekankan
pentingnya nilai-nilai keislaman dalam pengembangan
dan penerapan sains modern (Al-Attas, 1995). Dengan
demikian, kurikulum tidak hanya berorientasi pada
penguasaan materi, tetapi juga pada pembentukan
worldview Islami.

Lebih jauh, implementasi tafsir ilmi dalam
pendidikan Islam berperan strategis dalam membentuk
karakter ilmuwan Muslim yang holistik. Peserta didik
diarahkan untuk menjadi individu yang unggul secara
intelektual, sekaligus memiliki tanggung jawab moral,
sosial, dan ekologis. [Imu pengetahuan tidak dipandang
sebagai alat dominasi terhadap alam, tetapi sebagai
sarana amanah untuk menjaga keseimbangan dan
kemaslahatan kehidupan. Dalam konteks ini, tafsir ilmi
berfungsi sebagai kerangka etik yang membimbing
penggunaan sains dan teknologi agar tetap selaras
dengan nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan (Nasr,
1996).

Dengan demikian, implementasi tafsir ilmi dalam
praktik pendidikan Islam tidak hanya memperkaya
metode pembelajaran, tetapi juga memperkuat

paradigma pendidikan integratif yang menyatukan iman,



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh

ilmu, dan amal. Pendekatan ini relevan untuk menjawab
tantangan pendidikan Islam di era modern, sekaligus
menjadi strategi untuk melahirkan generasi Muslim
yang berpengetahuan luas, berkarakter kuat, dan

memiliki kesadaran spiritual yang mendalam.

Tantangan Implementasi Tafsir lImi dalam
Pendidikan

Meskipun tafsir ilmi memiliki potensi besar dalam
membangun  paradigma  pendidikan  Islam  yang
integratif, implementasinya dalam praktik pendidikan
masih menghadapi sejumlah tantangan struktural,
pedagogis, dan epistemologis. Tantangan-tantangan ini
perlu diidentifikasi secara kritis agar penerapan tafsir
ilmi tidak berhenti pada tataran konseptual, tetapi
dapat diaktualisasikan secara efektif dalam proses
pembelajaran.

Salah satu tantangan utama adalah keterbatasan
kompetensi guru dalam mengintegrasikan ilmu agama
dan sains. Banyak guru Pendidikan Agama Islam
memiliki latar belakang keilmuan yang kuat dalam studi
keislaman, tetapi kurang memiliki pemahaman yang
memadai tentang konsep-konsep sains modern.
Sebaliknya, guru sains sering kali tidak dibekali dengan
wawasan keislaman yang cukup untuk mengaitkan
materi ilmiah dengan nilai-nilai wahyu. Kondisi ini
menyebabkan pembelajaran cenderung berlangsung
secara terpisah dan tidak integratif (Saeed, 2006a).
Oleh karena itu, guru dituntut memiliki kompetensi
multidisipliner agar mampu mengimplementasikan
tafsir ilmi secara proporsional dan bertanggung jawab.

Tantangan berikutnya adalah kecenderungan
pembelajaran yang bersifat tekstual-dogmatis. Dalam
banyak praktik pendidikan Islam, pembelajaran tafsir
masih berfokus pada penghafalan ayat dan penjelasan
normatif tanpa memberikan ruang yang cukup bagi
dialog kritis dengan realitas empiris. Pendekatan ini
berpotensi menghambat pengembangan daya pikir
analitis dan reflektif peserta didik, serta memperlebar

jarak antara ajaran agama dan perkembangan ilmu

pengetahuan modern (Rahman, 1982). Padahal, tafsir
ilmi menuntut adanya keterbukaan metodologis dan
keberanian intelektual untuk membaca teks wahyu
dalam konteks perkembangan sains secara kritis.

Selain itu, minimnya bahan ajar dan sumber
pembelajaran integratif juga menjadi kendala serius.
Buku ajar Pendidikan Agama Islam umumnya masih
disusun secara sektoral, dengan sedikit atau bahkan
tanpa upaya integrasi dengan sains dan teknologi.
Ketiadaan modul, media pembelajaran, dan referensi
tafsir ilmi yang sistematis menyebabkan guru kesulitan
menerjemahkan gagasan integrasi ilmu ke dalam
praktik pembelajaran konkret. Akibatnya, tafsir ilmi
sering kali hanya menjadi wacana akademik tanpa
implementasi pedagogis yang nyata (Budiman et al,
2024).

Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah
kekhawatiran akan reduksi makna wahyu. Sebagian
kalangan masih memandang tafsir ilmi secara skeptis
karena dianggap berpotensi mereduksi kesakralan Al-
Qur’an dengan menundukkannya pada teori-teori sains
yang bersifat relatif dan temporer. Kekhawatiran ini
menunjukkan pentingnya pemahaman metodologis
yang tepat, agar tafsir ilmi tidak dipraktikkan secara
serampangan dan tetap menghormati otoritas wahyu
sebagai sumber kebenaran utama dalam Islam (Nasr,
1996).

Untuk menjawab berbagai tantangan tersebut,
diperlukan strategi sistemik dan berkelanjutan.
Pertama, penyelenggaraan pelatihan dan pengembangan
profesional guru yang berorientasi pada integrasi ilmu
dan wahyu perlu diperkuat. Kedua, pengembangan
kurikulum pendidikan Islam harus diarahkan pada
paradigma integratif dengan menyediakan ruang
kolaborasi antara mata pelajaran agama dan sains.
Ketiga, penyusunan buku ajar dan modul pembelajaran
berbasis tafsir ilmi perlu dilakukan secara kolaboratif
oleh para pakar tafsir, pendidik, dan ilmuwan. Dengan

langkah-langkah ini, implementasi tafsir ilmi diharapkan

161



EduCurio Journal, , Vol. 4 Issue |, August-November, Page 156—163

Lisensi: CC-BY @

dapat berjalan secara lebih sistematis dan memberikan

kontribusi nyata bagi pembaruan pendidikan Islam.

KESIMPULAN

Tafsir ilmi merupakan pendekatan hermeneutik
yang mengintegrasikan wahyu dan ilmu pengetahuan
modern dalam kerangka epistemologi Islam. Dalam
konteks pendidikan Islam, tafsir ilmi memiliki implikasi
pedagogis yang signifikan sebagai pendekatan
pembelajaran integratif yang menjembatani dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu sains. Pendekatan ini tidak
hanya memperkaya pemahaman peserta didik terhadap
Al-Qur’an dan fenomena alam, tetapi juga membentuk
pola pikir ilmiah yang berlandaskan tauhid, etika, dan
tanggung jawab moral. Dengan demikian, tafsir ilmi
dapat menjadi paradigma pendidikan holistik yang
mendukung terbentuknya generasi Muslim yang

berilmu, beriman, dan berakhlak mulia.

REFERENSI

Agustina, A, Suwandewi, A.,, Tunggal, T., & Daiyah, I.
(2022). Sisi Edukatif Pendidikan Islam Dan
Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi
Covid-19 Di Kalimantan Selatan. JIS: Journal
Islamic Studies, 1(1).

Al-Attas, Syed Naquib. (1980). Islam and Secularism.
Kuala Lumpur: ABIM.

Al-Faruqgi, Ismail R. (1982). Al-Tawhid and Scientific
Thought. Herndon: IIIT.

Al-Ghazali. (1997). lhya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-
Kutub al-limiyyah.

Al-Naggar, Zaghlul. (2006). Scientific Miracles in the
Qur’an. Cairo: Dar al-Shuruq.

Amin, Ahmad. (2010). Metodologi Tafsir Modern.
Jakarta: Kencana.

As-Suyuthi, Jalaluddin. (2003). Alltgan fi Ulum al-Qur’an.
Beirut: Dar al-Fikr.

Auda, Jasser. (2014). Magqasid al-Shariah as Philosophy of
Islamic Law. London: IlIT.

Bucaille, Maurice. (1980). The Bible, The Quran and
Science. Paris: Seghers.

Diaty, R., Arisa, A., Lestari, N. C. A,, & Ngalimun, N.
(2022). Implementasi aspek manajemen

162

berbasis sekolah dalam pelayanan bimbingan
dan konseling. Jurnal Bimbingan Dan Konseling
Pandohop, 2(2), 38-46.

Fazlur Rahman. (1984). Major Themes of the Quran.
Chicago: University of Chicago Press.

Hanafi, Hassan. (2005). Dialog Agama dan Sains.
Yogyakarta: LKiS.

Harun Nasution. (2012). Islam Rasional. Jakarta: Mizan
Publika.

Hitti, Philip K. (2002). History of the Arabs. London:
Palgrave Macmillan.

Izzan, Ahmad. (2010). Ulumul Qur’an dan Integrasi limu.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan
Pendidikan Pasca Pandemi Melalui
Transformasi Digital Dengan Pendekatan
Manajemen Pendidikan Islam Di Era Society
5.0. Jurnal Terapung: llmu-limu Sosial, 5(1), 41-
50.

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2025). Pembelajaran
Berbasis Proyek di SMA Islam Terpadu
Assalam Martapura. JIS:  Journal Islamic
Studies, 3(1), 15-28.

Muthahhari, Murtadha. (2000). Perspektif Islam tentang
llmu. Jakarta: Lentera.

Nasr, Seyyed Hossein. (1993). Science and Civilization in
Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Ngalimun. (2014). Strategi dan model pembelajaran.
Yogyakarta: Aswaja Pessindo.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk
Penulisan Karya llmiah. EduCurio: Education
Curiosity, 1(1), 265-278.

Ngalimun, N., Matin, A., & Munadi, M. (2022). Building
Democratic Values in Independent Policy
Learning Through Multicultural Learning
Communication. Jurnal Transformatif
(Islamic Studies), 6(1), 33-48.Quraish Shihab.
(2007). Membumikan Al-Qurian. Jakarta:
Lentera Hati.

Nugroho, A. G. & Llatifah, L. (2022). Proses
Pembelajaran Menggunakan Strategi Inkuiri
Dalam Manajemen Berbasis Sekolah (Mbs)
Dengan Hasil Kepuasan Guru Di Madrasah
Tsanawiyah Assalam Martapura. AL-ULUM:
Jurnal  llmu  Sosial dan Humaniora,
8(2).Quraish  Shihab. (2013). Tafsir Al-
Mishbah. Jakarta: Lentera Hati.

Rahman, Fazlur. (1980). Islam and Modernity. Chicago:
University of Chicago Press.

Shihab, Alwi. (2011). Islam dan llmu Pengetahuan
Modern. Jakarta: Mizan.



Copyright © 2025: Latifah, Khairil Anwar, &Taufik Warman Mahfuzh

Syahrur, Muhammad. (1990). Al-Kitab wal Quran.
Damascus: Al-Ahali.

Suprapti, S., limiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F.
(2022). Islamic Agidah Learning Management
to Explore the Potential of Madrasah
Students. Budapest International Research and
Critics Institute-Journal ~ (BIRCl-Journal), 5(1),
4664-4673.

Thabathaba’i, Muhammad Husain. (1997). Al-Mizan fi
Tafsir al-Qur’an. Qom: Islamic Publications.

Yakan, Fathi. (2015). Al-Qur’an dan Tantangan Sains.
Bandung: Sygma Press.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2016). Islamisasi lImu
Pengetahuan. Gontor: ISID Press.

Zuhaili, Wahbah. (2005). Tdfsir al-Munir. Damascus:
Dar al-Fikr.

Zulaiha, Lina. (2019). Tdfsir llmiah dan Kontekstualisasi.
Bandung: Pustaka Setia.

163



