JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: him. 232-239

e-1SSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi; CC-BY

URL.: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462

POLA KOMUNIKASI JAMAAH KELILING DALAM
BERDAKWAH DI KOTA BANJARMASIN: KAJIAN STUDI
ETNOGRAFI KOMUNIKASI

Hamdan Fuadi'’, Marhaeni Fajar Kurniawati’, & Muzahid Akbar Hayat®
*123Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al Banjari Banjarmasin
Email: hamdanfuadi@gmail.com

Submit Tgl: 01-September-2025  Diterima Tgl: 05-September-2025 Diterbitkan Tgl: 14-September-2025

Abstrak: Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin lahir dari tradisi pengajian rutin di
masjid-masjid dan lembaga Islam lain sebagai wadah komunikasi umat yang lebih terorganisasi. Keunikan
FKIK terletak pada pola pengajian berpindah tempat secara bergilir, yang tidak hanya mempererat
ukhuwah Islamiyah, tetapi juga memperluas jaringan dakwah. Pola komunikasi yang berkembang di
FKJK menjadi aspek penting untuk dikaji karena berfungsi sebagai perekat dalam aktivitas keagamaan,
sosial, dan ekonomi jamaah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi
komunikasi. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pengurus dan
jamaah, serta dokumentasi berupa arsip dan pesan digital di grup WhatsApp FKJK. Analisis dilakukan
melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, dengan validitas diperkuat
melalui triangulasi sumber, metode, dan waktu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi
FKIJK terbagi ke dalam bentuk formal dan informal. Komunikasi formal berlangsung melalui struktur
organisasi sederhana, sedangkan komunikasi informal lebih dominan melalui interaksi sehari-hari dan
media digital. Pola komunikasi FKJK berfungsi sebagai sarana penyebaran informasi dakwah, penguat
ukhuwah, media edukasi keagamaan, sekaligus penjaga moderasi beragama. Implikasi dari pola
komunikasi ini tampak pada bertahannya FKJK sebagai organisasi dakwah yang inklusif, meningkatnya
partisipasi jamaah, serta perluasan dakwah melalui teknologi digital.

Kata Kunci: Pola Komunikasi; Dakwah Amaah Keliling; Muhammadiyah; Etnografi Komunikasi

Abstract: The Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) in Banjarmasin emerged from the tradition
of routine Islamic study sessions in mosques and other Islamic institutions as a more organized platform
for community communication. The uniqueness of FKJK lies in its rotating study gatherings, which not
only strengthen ukhuwah Islamiyah (Islamic brotherhood) but also expand the network of dakwah. The
communication patterns developed within FKJK are significant to study because they serve as a cohesive
force in the religious, social, and economic activities of its members. This research employs a qualitative
approach with the ethnography of communication method. Data were collected through participant
observation, in-depth interviews with administrators and members, as well as documentation in the form
of archives and digital messages from the FKJK WhatsApp group. The analysis was carried out through
the stages of data reduction, data display, and conclusion drawing, with validity reinforced through
triangulation of sources, methods, and time. The findings show that FKJK's communication patterns are
divided into formal and informal forms. Formal communication takes place through a simple
organizational structure, while informal communication is more dominant through daily interactions and
digital media. FKJK's communication patterns function as a means of disseminating dakwah messages,
strengthening ukhuwah, serving as a medium of religious education, and preserving religious moderation.
The implications of these communication patterns are evident in FKJK'S sustainability as an inclusive
dakwah organization, the increasing participation of its members, and the expansion of dakwah through
digital technology.

Keywords: Communication Patterns;, Jamaah Keliling Dakwah; Muhammadiyah; Ethnography of
Communication

Cara mengutip Fuadi, H., Kurniawati, M. F., & Hayat, M. A. (2025). Pola Komunikasi Jamaah Keliling dalam
Berdakwah di Kota Banjarmasin: Kajian Studi Etnografi Komunikasi. JIS: Journal Islamic
Studies, 3(3), 232-239. https://doi.org/10.71456/jis.v313.1462

232


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462
mailto:hamdanfuadi@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462

Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

PENDAHULUAN

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) merupakan salah satu bentuk komunitas
sosial keagamaan yang tumbuh dan berkembang di Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan.
Komunitas ini berawal dari tradisi pengajian rutin setelah sholat Maghrib dan Subuh yang
diselenggarakan di masjid maupun mushalla yang dikelola oleh Muhammadiyah, Al Irsyad Al-
Islamiyah, serta yayasan-yayasan Islam lainnya. Tradisi pengajian rutin tersebut menjadi ciri
khas masyarakat Banjar yang dikenal religius, di mana masjid dan mushalla bukan hanya
diposisikan sebagai tempat ibadah mahdhah, melainkan juga pusat aktivitas sosial, pendidikan,
dan dakwah (Syamsuddin, 2010). Dalam konteks ini, FKJK tumbuh sebagai manifestasi dari
semangat kebersamaan, ukhuwah, dan dakwah yang berbasis pada kesadaran kolektif umat
Islam untuk memperdalam ajaran agama.

Ciri khas utama FKJK adalah pola kegiatan yang dilaksanakan secara bergilir dari satu
masjid ke masjid lain. Jamaah yang terlibat tidak hanya dari satu wilayah tertentu, melainkan
berasal dari berbagai masjid dan mushalla di Banjarmasin dan sekitarnya. Sistem rotasi tempat
ini menciptakan dinamika sosial keagamaan yang unik. Jamaah yang hadir selalu berbeda,
namun tetap memiliki ikatan emosional yang kuat karena terhubung dalam satu jaringan yang
disebut Jamaah Keliling. Pola ini sejalan dengan prinsip dakwah Muhammadiyah yang
menekankan fajdid (pembaruan) dan wukhuwah Islamiyah, yakni membangun kebersamaan
umat tanpa membedakan latar belakang sosial maupun afiliasi organisasi (Nashir, 2010).

Seiring berkembangnya waktu, FKJK tidak hanya berperan sebagai kelompok pengajian,
melainkan juga menginisiasi kegiatan sosial dan ekonomi. Salah satu contohnya adalah
pendirian koperasi syariah Pelita Surya yang dikelola sebagai wadah pemberdayaan ekonomi
jamaah. Kehadiran koperasi ini mencerminkan semangat kemandirian ekonomi umat
sebagaimana diajarkan dalam tradisi Muhammadiyah yang sejak awal berdirinya telah
memadukan dakwah Islam dengan amal usaha di bidang pendidikan, kesehatan, dan ekonomi
(Haedar, 2015). Dengan demikian, FKJK tidak hanya melaksanakan fungsi dakwah bil-lisan
melalui pengajian, tetapi juga dakwah bi/-hal melalui kerja nyata dalam bidang sosial-ekonomi.

Dalam ranah komunikasi, FKJK membangun jaringan interaksi yang intensif melalui
pertemuan rutin, baik secara tatap muka maupun melalui media digital. Media sosial seperti
WhatsApp menjadi sarana utama penyebaran informasi, mulai dari jadwal pengajian, undangan
kegiatan sosial, hingga diskusi keagamaan. Hal ini sejalan dengan pandangan Rogers (2003)
tentang difusi inovasi, di mana media komunikasi memainkan peran penting dalam
menyebarkan pesan, membangun opini, dan memperkuat ikatan sosial dalam suatu komunitas.
FKJK memanfaatkan media digital untuk memperluas jangkauan dakwahnya, sekaligus
menjaga kohesi internal jamaah.

Pola komunikasi Jamaah Keliling menjadi menarik untuk dikaji karena komunikasi
merupakan fondasi utama yang menopang keberlangsungan aktivitas dakwah. Effendy (2006)
menjelaskan bahwa pola komunikasi adalah cara atau sistem yang digunakan dalam
menyampaikan pesan agar komunikasi tetap berlangsung secara efektif, baik melalui jalur
formal maupun informal. Dalam komunitas FKJK, pola komunikasi formal terlihat dari adanya
struktur organisasi sederhana berupa ketua dan sekretaris yang bertugas mengoordinasikan
kegiatan. Sementara itu, pola komunikasi informal berlangsung secara lebih cair melalui
interaksi jamaah dalam pengajian maupun diskusi di media sosial. Kedua pola komunikasi ini
saling melengkapi sehingga mampu membentuk identitas kolektif dan solidaritas sosial di
kalangan anggota.

Kehadiran FKJK juga menunjukkan bagaimana dakwah Islam di era modern tidak hanya
mengandalkan ceramah di mimbar, tetapi juga membutuhkan strategi komunikasi yang adaptif
dengan perkembangan teknologi dan dinamika sosial. Muhammadiyah, sebagai salah satu
organisasi keagamaan terbesar di Indonesia, telah lama menekankan pentingnya komunikasi

233



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

dakwah yang kontekstual, rasional, dan berorientasi pada kemajuan umat (Alwi Shihab, 1998).
Prinsip ini tercermin dalam aktivitas FKJK yang tidak hanya membatasi diri pada ibadah ritual,
tetapi juga melibatkan diri dalam pendidikan sosial, pemberdayaan ekonomi, serta
pembentukan sikap moderat dan toleran di kalangan jamaahnya.

Selain itu, FKJK berperan sebagai fasilitator ukhuwah Islamiyah lintas organisasi.
Walaupun sebagian besar anggotanya berasal dari Muhammadiyah, Al Irsyad, dan Persis,
komunitas ini tidak mengikat diri secara struktural pada organisasi tertentu. Pola ini
memperlihatkan sikap inklusif, di mana komunikasi dakwah tidak terjebak pada sekat-sekat
organisatoris, melainkan berorientasi pada kepentingan umat yang lebih luas. Hal ini sesuai
dengan pandangan Muhammadiyah tentang dakwah pencerahan yang menekankan
keterbukaan, kebersamaan, dan pemberdayaan masyarakat (Nashir, 2013).

Dari perspektif sosiologis, FKJK hadir sebagai respon terhadap kebutuhan masyarakat
kota Banjarmasin yang memiliki gairah keagamaan tinggi. Masjid dan mushalla menjadi pusat
pemenuhan kebutuhan spiritual, dan FKJK berfungsi sebagai perekat sosial yang memfasilitasi
interaksi antarjamaah. Durkheim (1995) menyebut fenomena ini sebagai bentuk solidaritas
mekanis, di mana ikatan sosial terbangun melalui kesamaan keyakinan dan ritual keagamaan.
Solidaritas tersebut kemudian berkembang menjadi modal sosial yang mendorong jamaah
untuk bekerja sama dalam kegiatan dakwah maupun aktivitas sosial lainnya.

Dari perspektif komunikasi, keberhasilan FKJK dalam mempertahankan eksistensinya
tidak lepas dari kemampuan membangun pola komunikasi yang efektif. Lasswell (1948)
menjelaskan bahwa komunikasi terdiri atas lima elemen: who says what in which channel to
whom with what effect. Dalam konteks FKJK, komunikator tidak hanya terbatas pada ustaz
atau penceramah, tetapi juga setiap anggota jamaah yang berperan menyebarkan informasi
melalui media sosial. Pesan yang disampaikan tidak hanya berupa materi keagamaan,
melainkan juga informasi sosial dan kegiatan bersama. Saluran komunikasi yang digunakan
meliputi pengajian tatap muka, grup WhatsApp, dan interaksi sehari-hari. Audiensnya adalah
seluruh anggota jamaah dan masyarakat luas, sementara efek yang diharapkan adalah
meningkatnya partisipasi dalam kegiatan dakwah serta terbentuknya solidaritas sosial.

Berdasarkan uraian tersebut, pola komunikasi dalam FKJK tidak hanya menopang
kegiatan dakwah, tetapi juga menjadi sarana pembentukan identitas kolektif jamaah.
Komunikasi yang terjalin secara intensif membuat jamaah merasa memiliki kebersamaan dan
keterikatan emosional yang kuat. Dalam jangka panjang, hal ini memperkuat keberlangsungan
FKIJK sebagai komunitas keagamaan yang unik di Banjarmasin.

Atas dasar itu, penelitian ini menjadi penting dilakukan untuk menggali lebih dalam
tentang bagaimana pola komunikasi dalam FKJK dibangun dan dipertahankan. Secara khusus,
penelitian ini bertujuan untuk: pertama, mendeskripsikan pola komunikasi yang diterapkan
dalam komunitas Jamaah Keliling; kedua, menganalisis sejauh mana pola komunikasi tersebut
berpengaruh terhadap aktivitas dakwah mereka. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi teoretis terhadap pengembangan ilmu komunikasi, khususnya kajian komunikasi
dakwah, serta memberikan kontribusi praktis bagi penguatan peran komunitas keagamaan
dalam masyarakat Muslim perkotaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi komunikasi
(Spradley, 1997; Saville-Troike, 2003). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti
memahami praktik komunikasi yang berlangsung dalam konteks sosial dan budaya komunitas
Jamaah Keliling. Lokasi penelitian dilakukan di Kota Banjarmasin, Banjarbaru, dan Kabupaten
Banjar sebagai wilayah domisili utama anggota Jamaah Keliling. Subjek penelitian meliputi
pengurus FKJK, jamaah aktif, serta partisipan yang terlibat dalam kegiatan pengajian.

234



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif pada kegiatan pengajian,
sholat berjamaah, dan aktivitas sosial FKJK, wawancara mendalam dengan pengurus, anggota,
maupun tokoh masyarakat termasuk tokoh kunci seperti Muhammad Luthfi Alfin serta
dokumentasi berupa arsip, foto kegiatan, dan pesan-pesan WhatsApp yang beredar di grup
FKJK. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan model analisis kualitatif dari
Miles dan Huberman (1994), yang mencakup tiga tahap, yakni reduksi data dengan menyaring
informasi sesuai fokus penelitian, penyajian data dalam bentuk narasi deskriptif, dan penarikan
kesimpulan dengan mengaitkan data lapangan dan teori komunikasi organisasi.

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber,
metode, dan waktu sebagaimana dianjurkan Moleong (2017). Dengan demikian, hasil
penelitian diharapkan memiliki validitas yang tinggi dan mampu memberikan pemahaman
komprehensif mengenai pola komunikasi dalam komunitas Jamaah Keliling.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pola Komunikasi dalam Jamaah Keliling

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin lahir dari kebutuhan
warga Muhammadiyah dan komunitas Islam lain seperti Al Irsyad Al-Islamiyah untuk
memiliki wadah komunikasi yang lebih terorganisasi. Pada mulanya, pengajian-pengajian
rutin yang dilakukan oleh masjid-masjid Muhammadiyah berlangsung secara sporadis,
terbatas pada jamaah setempat, dan kurang memiliki keterhubungan antarjamaah. Melalui
FKIJK, kebutuhan tersebut terakomodasi dalam satu forum yang menghubungkan jamaah
lintas masjid serta menjembatani kepentingan bersama dalam penyelenggaraan kegiatan
dakwabh.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi dalam FKJK dapat dibedakan
menjadi dua bentuk utama, yaitu komunikasi formal dan komunikasi informal. Komunikasi
formal berlangsung melalui struktur organisasi sederhana yang terdiri dari ketua, sekretaris,
dan beberapa penggerak utama. Bentuk komunikasi ini biasanya digunakan untuk
menyusun jadwal pengajian, menetapkan keputusan penting, serta mengkoordinasikan rapat
pengurus. Dengan komunikasi formal ini, FKJK mampu menjaga keteraturan dan
kesinambungan kegiatan dakwah yang melibatkan berbagai elemen jamaah.

Sementara itu, komunikasi informal lebih dominan dan berlangsung secara cair di
antara para jamaah. Interaksi informal terbangun dalam obrolan sehari-hari, percakapan
setelah shalat berjamaah, serta melalui media sosial, terutama WhatsApp. Aplikasi
WhatsApp menjadi sarana paling efektif dalam penyebaran informasi pengajian, undangan
kegiatan sosial, maupun penyampaian dakwah tematik. Grup-grup WhatsApp yang dikelola
FKJK bukan hanya menjadi media penyampaian informasi satu arah, tetapi juga berfungsi
sebagai forum diskusi dan pertukaran gagasan di antara jamaah. Hal ini sejalan dengan
pandangan Effendy (2006) bahwa komunikasi, baik formal maupun informal, berfungsi
untuk mempertahankan hubungan timbal balik dalam organisasi dan menjaga
keterhubungan emosional anggotanya.

Berdasarkan pengamatan, pola komunikasi FKJK mendekati apa yang disebut Widjaja
(2003) sebagai pola bintang, yakni pola komunikasi yang memungkinkan setiap individu
dapat berkomunikasi dengan orang lain secara langsung tanpa harus melalui jalur hirarkis.
Pola ini memungkinkan informasi menyebar lebih cepat dan memberi ruang partisipasi luas
bagi semua jamaah. Dengan pola komunikasi yang demikian, FKJK tidak hanya efektif
dalam mengoordinasikan kegiatan, tetapi juga berhasil membangun jejaring sosial yang
lebih inklusif.

2. Fungsi Pola Komunikasi dalam Aktivitas Dakwah

235



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

Pola komunikasi yang dikembangkan FKJK memiliki fungsi strategis dalam
mendukung aktivitas dakwah. Pertama, pola komunikasi ini menjadi sarana utama dalam
penyebaran informasi keagamaan. Jadwal pengajian, shalat sunat muakkad, maupun
kegiatan dakwah ke pelosok dapat tersampaikan secara cepat dan akurat kepada jamaah.
Dalam konteks ini, komunikasi menjadi media pengikat yang menjaga keteraturan aktivitas
dakwah dan memastikan partisipasi jamaah.

Kedua, komunikasi berfungsi memperkuat ukhuwah. Intensitas komunikasi yang
tinggi, baik melalui interaksi langsung maupun media digital, melahirkan rasa solidaritas
dan keterikatan emosional antarjamaah. Ikatan ini mendorong jamaah untuk saling
mendukung dalam aktivitas dakwah maupun kegiatan sosial lain, seperti infaq kolektif
untuk pembangunan masjid atau bantuan kepada fakir miskin. Sejalan dengan pemikiran
Muhammadiyah tentang dakwah bil-hal, komunikasi FKJK tidak hanya menyampaikan
pesan verbal, tetapi juga membangun kesadaran kolektif untuk beramal sosial
(Muhammadiyah, 2010).

Ketiga, komunikasi FKJK juga berfungsi sebagai sarana edukasi keagamaan. Diskusi
online yang berlangsung di grup WhatsApp memberi kesempatan kepada jamaah untuk
bertanya, memberikan tanggapan, dan memperdalam pemahaman agama. Respon jamaah
terhadap materi pengajian yang diunggah dalam bentuk resume atau rekaman menunjukkan
adanya interaksi edukatif yang memperkuat transfer ilmu keagamaan. Hal ini sejalan dengan
pandangan Nurrohim dan Lina (2009) bahwa komunikasi efektif tidak hanya ditandai
dengan sampainya pesan, tetapi juga dengan adanya umpan balik yang memperlihatkan
pemahaman dan keterlibatan audiens.

Keempat, pola komunikasi FKJK berperan dalam membangun moderasi beragama.
Meskipun lahir dari kalangan Muhammadiyah, FKJK bersifat inklusif dengan membuka diri
terhadap jamaah dari kelompok Islam lain, seperti Al Irsyad, Jamaah Tabligh, Salafi, dan
bahkan Nahdliyin. Melalui pola komunikasi yang diarahkan untuk menjaga etika dan
toleransi, FKJK berhasil menghindari konflik yang mungkin timbul akibat perbedaan
pandangan, terutama dalam hal-hal yang bersifat khilafiyah. Narasumber penelitian
menyebutkan bahwa dalam grup WhatsApp FKJK, jamaah cenderung menahan diri dari
perdebatan dan lebih memilih sikap toleran. Hal ini sejalan dengan prinsip ukhuwah
Islamiyah yang dikembangkan Muhammadiyah dalam upaya menjaga persatuan umat
(Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2015).

3. Implikasi Pola Komunikasi terhadap Dakwah

Pola komunikasi yang terbangun dalam FKJK membawa sejumlah implikasi penting
terhadap keberlangsungan dakwah.

Pertama, dari sisi kelembagaan, komunikasi yang intens menjadikan FKJK mampu
bertahan dan berkembang meskipun hanya berbasis pada struktur organisasi sederhana.
Dengan komunikasi yang efektif, FKJK berhasil mengintegrasikan kegiatan dakwah yang
sebelumnya terpisah-pisah menjadi aktivitas kolektif yang lebih teratur. Hal ini
menunjukkan bahwa komunikasi berperan sebagai perekat organisasi, sebagaimana
ditegaskan oleh Effendy (2006) bahwa tanpa komunikasi, organisasi tidak akan berjalan.

Kedua, pola komunikasi FKJK meningkatkan partisipasi masyarakat. Jamaah dari
berbagai latar belakang merasa lebih dekat secara sosial dan emosional karena selalu
terhubung melalui saluran komunikasi, baik formal maupun informal. Tingginya partisipasi
jamaah terlihat dari antusiasme mereka dalam menghadiri pengajian rutin, berdiskusi di
media sosial, maupun berkontribusi dalam kegiatan sosial seperti infaq pembangunan
masjid dan dukungan terhadap panti asuhan Muhammadiyah. Dengan komunikasi yang
inklusif, FKJK berhasil memperluas basis jamaah sekaligus memperkuat militansi dakwah
di kalangan umat.

236



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

Ketiga, pola komunikasi ini mendorong ekspansi kegiatan dakwah. Dari sekadar
pengajian rutin, FKJK berkembang menjadi organisasi yang menyelenggarakan kegiatan
sosial-ekonomi, seperti koperasi syariah Pelita Surya, serta dakwah ke pelosok yang
melibatkan media digital. Pemanfaatan teknologi informasi memungkinkan FKIJK
menyiarkan pengajian secara langsung melalui Facebook dan YouTube, sehingga pesan
dakwah menjangkau audiens yang lebih luas. Menurut narasumber, pengajian yang
disiarkan secara live juga memberi kesempatan bagi jamaah yang berhalangan hadir secara
fisik untuk tetap mengikuti kajian. Inovasi ini menunjukkan adanya integrasi antara tradisi
dakwah Muhammadiyah dengan pemanfaatan teknologi komunikasi modern.

Implikasi terakhir yang tidak kalah penting adalah terjaganya harmoni sosial
antarjamaah. Dengan pola komunikasi yang diarahkan untuk menghindari konflik, FKJK
berhasil membangun ruang dakwah yang ramah, inklusif, dan toleran. Dalam konteks
masyarakat Banjarmasin yang plural, keberadaan FKJK menjadi model bagaimana
komunikasi keagamaan dapat berperan dalam memperkuat kohesi sosial. Hal ini sejalan
dengan visi dakwah Muhammadiyah yang menekankan Islam sebagai agama rahmatan lil
‘alamin (PP Muhammadiyah, 2015).

KESIMPULAN

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin membuktikan bahwa
komunikasi menjadi fondasi utama dalam keberlangsungan dakwah. Pola komunikasi yang
diterapkan terbagi menjadi formal dan informal. Komunikasi formal digunakan dalam
pengambilan keputusan dan koordinasi organisasi, sedangkan komunikasi informal
berlangsung lebih cair melalui percakapan langsung maupun media digital seperti WhatsApp.
Pola ini mendekati model bintang (Widjaja, 2003), di mana setiap anggota dapat berkomunikasi
langsung satu sama lain, sehingga informasi tersebar cepat dan partisipasi jamaah meningkat.

Fungsi pola komunikasi FKJK sangat strategis dalam aktivitas dakwah. Pertama, ia
menjadi sarana efektif penyebaran informasi keagamaan sehingga kegiatan dapat berjalan
teratur. Kedua, komunikasi memperkuat ukhuwah dengan melahirkan solidaritas jamaah,
sejalan dengan gagasan dakwah bil-hal Muhammadiyah (Muhammadiyah, 2010). Ketiga,
komunikasi berfungsi sebagai media edukasi keagamaan, ditunjukkan dengan interaksi aktif
jamaah dalam diskusi online (Nurrohim & Lina, 2009). Keempat, komunikasi FKJK juga
membangun moderasi beragama melalui keterbukaan terhadap jamaah lintas kelompok, sesuai
dengan prinsip ukhuwah Islamiyah Muhammadiyah (PP Muhammadiyah, 2015).

Implikasi pola komunikasi ini sangat signifikan. Dari sisi kelembagaan, komunikasi
memungkinkan FKJK bertahan dengan struktur sederhana namun berdaya guna. Dari sisi
partisipasi, komunikasi meningkatkan keterlibatan jamaah baik dalam pengajian maupun
aktivitas sosial. Dari sisi ekspansi, pemanfaatan teknologi digital memperluas jangkauan
dakwah ke audiens lebih luas. Terakhir, komunikasi FKJK turut menjaga harmoni sosial,
menjadikannya model dakwah yang inklusif dan ramah dalam masyarakat plural.

Dengan demikian, pola komunikasi FKJK tidak hanya menopang aktivitas dakwah,
tetapi juga memperlihatkan bagaimana tradisi Muhammadiyah dapat beradaptasi dengan
perkembangan zaman tanpa kehilangan prinsip utama dakwah sebagai rahmatan lil-‘alamin.

DAFTAR PUSTAKA
Alwi, Z. (2015). Gerakan Muhammadiyah dan strategi dakwah bil-hal. Jakarta: Pustaka
Pelajar.

Effendy, O. U. (2006). Ilmu komunikasi.: Teori dan praktek. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Fajar, Marhaeni. 2009. Ilmu Komunikasi Teori & Praktik. Yogyakarta: Graha [lmu
Fatchan, A. (2017). Muhammadiyah dan penguatan civil society. Malang: UMM Press.

237



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

Hadi Permana, Yoga dan Zainal Abidin. 2016. Pola Tabligh Organisasi Jamiyah
Nurul Iman Bandung. Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam, 1 (2).

Hadi, R. (2019). Pola komunikasi organisasi dakwah Muhammadiyah. Surakarta:
Muhammadiyah University Press.

Hidayat, K. (2014). Islam dan budaya lokal dalam perspektif Muhammadiyah. Jakarta: Pustaka
Pelajar.

Irawan, Dede. 2018. Studi Etnografi Komunikasi pada Organisasi Persatuan
Islam. Communicatus: Jurnal Ilmu Komunikasi, 2 (1), 61-78.

Khairuddin, K. (2018). Dinamika dakwah Muhammadiyah di Kalimantan Selatan.
Banjarmasin: Pimpinan Wilayah Muhammadiyah Kalimantan Selatan.

Khairuddin, K. (2020). Peran Muhammadiyah dalam pendidikan dan dakwah masyarakat
Banjar. Banjarmasin: ULM Press.

Latifah, L., & Awad, A. (2023). Metode Pendidikan Karakter Di Pesantren Dalam Perspektif
Pendidikan Agama Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 1(3).

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar
pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi
perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439.

Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2010). Pedoman hidup Islami warga
Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Islam berkemajuan: Risalah dakwah
Muhammadiyah abad kedua. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Tanfidz Keputusan
Muktamar ~ Muhammadiyah ke-47  Makassar. Yogyakarta: Pimpinan Pusat
Muhammadiyah.

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2022). Risalah Islam
berkemajuan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Mulyana, Deddy. 2000. /lmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: PT Remaja Rosdakarya

Munir, M. (2016). Dakwah kultural Muhammadiyah: Teori dan praktik. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Nasir, H. (2013). Prinsip-prinsip dakwah Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya [lmiah. EduCurio: Education
Curiosity, 1(1), 265-278.

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran
Kepemimpinannya di Pesantren. Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1), 13-24.

Nurrohim, H., & Lina, M. (2009). Komunikasi efektif dalam dakwah Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Islam berkemajuan: Risalah dakwah
Muhammadiyah abad kedua. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Qodir, Z. (2010). Muhammadiyah dan isu-isu kebangsaan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

238



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat

Riyanto, A. (2018). Transformasi dakwah Muhammadiyah di era media baru. Surabaya:
UMSIDA Press.

Rosidi, A. (2023). Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama Dalam Konsep Pendidikan Di
Indonesia. JIS: Journal Islamic Studies, 1(2), 169-179.

Saville-Troike, M. (2003). The ethnography of communication: An introduction (3rd ed.).
Malden: Blackwell Publishing.

Spradley, J. P. (1997). The ethnographic interview. New York: Holt, Rinehart and Winston.
Sudarnoto, A. (2011). Revitalisasi dakwah Muhammadiyah. Jakarta: LPPI Muhammadiyah.
Widjaja, A. W. (2003). Ilmu komunikasi pengantar studi. Jakarta: Rineka Cipta.

239



