
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 232-239 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

232 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462 

 

POLA KOMUNIKASI JAMAAH KELILING DALAM 

BERDAKWAH DI KOTA BANJARMASIN: KAJIAN STUDI 

ETNOGRAFI KOMUNIKASI 
 

Hamdan Fuadi1*, Marhaeni Fajar Kurniawati2, & Muzahid Akbar Hayat3 
*1,2,3Universitas Islam Kalimantan Muhammad Arsyad Al Banjari Banjarmasin 

Email: hamdanfuadi@gmail.com  
 

Submit Tgl: 01-September-2025 Diterima Tgl: 05-September-2025 Diterbitkan Tgl: 14-September-2025 

 
Abstrak: Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin lahir dari tradisi pengajian rutin di 

masjid-masjid dan lembaga Islam lain sebagai wadah komunikasi umat yang lebih terorganisasi. Keunikan 

FKJK terletak pada pola pengajian berpindah tempat secara bergilir, yang tidak hanya mempererat 

ukhuwah Islamiyah, tetapi juga memperluas jaringan dakwah. Pola komunikasi yang berkembang di 

FKJK menjadi aspek penting untuk dikaji karena berfungsi sebagai perekat dalam aktivitas keagamaan, 

sosial, dan ekonomi jamaah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi 

komunikasi. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pengurus dan 

jamaah, serta dokumentasi berupa arsip dan pesan digital di grup WhatsApp FKJK. Analisis dilakukan 

melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, dengan validitas diperkuat 

melalui triangulasi sumber, metode, dan waktu. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi 

FKJK terbagi ke dalam bentuk formal dan informal. Komunikasi formal berlangsung melalui struktur 

organisasi sederhana, sedangkan komunikasi informal lebih dominan melalui interaksi sehari-hari dan 

media digital. Pola komunikasi FKJK berfungsi sebagai sarana penyebaran informasi dakwah, penguat 

ukhuwah, media edukasi keagamaan, sekaligus penjaga moderasi beragama. Implikasi dari pola 

komunikasi ini tampak pada bertahannya FKJK sebagai organisasi dakwah yang inklusif, meningkatnya 

partisipasi jamaah, serta perluasan dakwah melalui teknologi digital. 

 

Kata Kunci: Pola Komunikasi; Dakwah Amaah Keliling; Muhammadiyah; Etnografi Komunikasi 

 

Abstract: The Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) in Banjarmasin emerged from the tradition 

of routine Islamic study sessions in mosques and other Islamic institutions as a more organized platform 

for community communication. The uniqueness of FKJK lies in its rotating study gatherings, which not 

only strengthen ukhuwah Islamiyah (Islamic brotherhood) but also expand the network of dakwah. The 

communication patterns developed within FKJK are significant to study because they serve as a cohesive 

force in the religious, social, and economic activities of its members. This research employs a qualitative 

approach with the ethnography of communication method. Data were collected through participant 

observation, in-depth interviews with administrators and members, as well as documentation in the form 

of archives and digital messages from the FKJK WhatsApp group. The analysis was carried out through 

the stages of data reduction, data display, and conclusion drawing, with validity reinforced through 

triangulation of sources, methods, and time. The findings show that FKJK’s communication patterns are 

divided into formal and informal forms. Formal communication takes place through a simple 

organizational structure, while informal communication is more dominant through daily interactions and 

digital media. FKJK’s communication patterns function as a means of disseminating dakwah messages, 

strengthening ukhuwah, serving as a medium of religious education, and preserving religious moderation. 

The implications of these communication patterns are evident in FKJK’s sustainability as an inclusive 

dakwah organization, the increasing participation of its members, and the expansion of dakwah through 

digital technology. 

 

Keywords: Communication Patterns; Jamaah Keliling Dakwah; Muhammadiyah; Ethnography of 

Communication 

 

Cara mengutip Fuadi, H., Kurniawati, M. F., & Hayat, M. A. (2025). Pola Komunikasi Jamaah Keliling dalam 

Berdakwah di Kota Banjarmasin: Kajian Studi Etnografi Komunikasi. JIS: Journal Islamic 

Studies, 3(3), 232–239. https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462  

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462
mailto:hamdanfuadi@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1462


Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

233 

 

 

PENDAHULUAN 

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) merupakan salah satu bentuk komunitas 

sosial keagamaan yang tumbuh dan berkembang di Kota Banjarmasin, Kalimantan Selatan. 

Komunitas ini berawal dari tradisi pengajian rutin setelah sholat Maghrib dan Subuh yang 

diselenggarakan di masjid maupun mushalla yang dikelola oleh Muhammadiyah, Al Irsyad Al-

Islamiyah, serta yayasan-yayasan Islam lainnya. Tradisi pengajian rutin tersebut menjadi ciri 

khas masyarakat Banjar yang dikenal religius, di mana masjid dan mushalla bukan hanya 

diposisikan sebagai tempat ibadah mahdhah, melainkan juga pusat aktivitas sosial, pendidikan, 

dan dakwah (Syamsuddin, 2010). Dalam konteks ini, FKJK tumbuh sebagai manifestasi dari 

semangat kebersamaan, ukhuwah, dan dakwah yang berbasis pada kesadaran kolektif umat 

Islam untuk memperdalam ajaran agama. 

Ciri khas utama FKJK adalah pola kegiatan yang dilaksanakan secara bergilir dari satu 

masjid ke masjid lain. Jamaah yang terlibat tidak hanya dari satu wilayah tertentu, melainkan 

berasal dari berbagai masjid dan mushalla di Banjarmasin dan sekitarnya. Sistem rotasi tempat 

ini menciptakan dinamika sosial keagamaan yang unik. Jamaah yang hadir selalu berbeda, 

namun tetap memiliki ikatan emosional yang kuat karena terhubung dalam satu jaringan yang 

disebut Jamaah Keliling. Pola ini sejalan dengan prinsip dakwah Muhammadiyah yang 

menekankan tajdid (pembaruan) dan ukhuwah Islamiyah, yakni membangun kebersamaan 

umat tanpa membedakan latar belakang sosial maupun afiliasi organisasi (Nashir, 2010). 

Seiring berkembangnya waktu, FKJK tidak hanya berperan sebagai kelompok pengajian, 

melainkan juga menginisiasi kegiatan sosial dan ekonomi. Salah satu contohnya adalah 

pendirian koperasi syariah Pelita Surya yang dikelola sebagai wadah pemberdayaan ekonomi 

jamaah. Kehadiran koperasi ini mencerminkan semangat kemandirian ekonomi umat 

sebagaimana diajarkan dalam tradisi Muhammadiyah yang sejak awal berdirinya telah 

memadukan dakwah Islam dengan amal usaha di bidang pendidikan, kesehatan, dan ekonomi 

(Haedar, 2015). Dengan demikian, FKJK tidak hanya melaksanakan fungsi dakwah bil-lisan 

melalui pengajian, tetapi juga dakwah bil-hal melalui kerja nyata dalam bidang sosial-ekonomi. 

Dalam ranah komunikasi, FKJK membangun jaringan interaksi yang intensif melalui 

pertemuan rutin, baik secara tatap muka maupun melalui media digital. Media sosial seperti 

WhatsApp menjadi sarana utama penyebaran informasi, mulai dari jadwal pengajian, undangan 

kegiatan sosial, hingga diskusi keagamaan. Hal ini sejalan dengan pandangan Rogers (2003) 

tentang difusi inovasi, di mana media komunikasi memainkan peran penting dalam 

menyebarkan pesan, membangun opini, dan memperkuat ikatan sosial dalam suatu komunitas. 

FKJK memanfaatkan media digital untuk memperluas jangkauan dakwahnya, sekaligus 

menjaga kohesi internal jamaah. 

Pola komunikasi Jamaah Keliling menjadi menarik untuk dikaji karena komunikasi 

merupakan fondasi utama yang menopang keberlangsungan aktivitas dakwah. Effendy (2006) 

menjelaskan bahwa pola komunikasi adalah cara atau sistem yang digunakan dalam 

menyampaikan pesan agar komunikasi tetap berlangsung secara efektif, baik melalui jalur 

formal maupun informal. Dalam komunitas FKJK, pola komunikasi formal terlihat dari adanya 

struktur organisasi sederhana berupa ketua dan sekretaris yang bertugas mengoordinasikan 

kegiatan. Sementara itu, pola komunikasi informal berlangsung secara lebih cair melalui 

interaksi jamaah dalam pengajian maupun diskusi di media sosial. Kedua pola komunikasi ini 

saling melengkapi sehingga mampu membentuk identitas kolektif dan solidaritas sosial di 

kalangan anggota. 

Kehadiran FKJK juga menunjukkan bagaimana dakwah Islam di era modern tidak hanya 

mengandalkan ceramah di mimbar, tetapi juga membutuhkan strategi komunikasi yang adaptif 

dengan perkembangan teknologi dan dinamika sosial. Muhammadiyah, sebagai salah satu 

organisasi keagamaan terbesar di Indonesia, telah lama menekankan pentingnya komunikasi 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

234 

 

dakwah yang kontekstual, rasional, dan berorientasi pada kemajuan umat (Alwi Shihab, 1998). 

Prinsip ini tercermin dalam aktivitas FKJK yang tidak hanya membatasi diri pada ibadah ritual, 

tetapi juga melibatkan diri dalam pendidikan sosial, pemberdayaan ekonomi, serta 

pembentukan sikap moderat dan toleran di kalangan jamaahnya. 

Selain itu, FKJK berperan sebagai fasilitator ukhuwah Islamiyah lintas organisasi. 

Walaupun sebagian besar anggotanya berasal dari Muhammadiyah, Al Irsyad, dan Persis, 

komunitas ini tidak mengikat diri secara struktural pada organisasi tertentu. Pola ini 

memperlihatkan sikap inklusif, di mana komunikasi dakwah tidak terjebak pada sekat-sekat 

organisatoris, melainkan berorientasi pada kepentingan umat yang lebih luas. Hal ini sesuai 

dengan pandangan Muhammadiyah tentang dakwah pencerahan yang menekankan 

keterbukaan, kebersamaan, dan pemberdayaan masyarakat (Nashir, 2013). 

Dari perspektif sosiologis, FKJK hadir sebagai respon terhadap kebutuhan masyarakat 

kota Banjarmasin yang memiliki gairah keagamaan tinggi. Masjid dan mushalla menjadi pusat 

pemenuhan kebutuhan spiritual, dan FKJK berfungsi sebagai perekat sosial yang memfasilitasi 

interaksi antarjamaah. Durkheim (1995) menyebut fenomena ini sebagai bentuk solidaritas 

mekanis, di mana ikatan sosial terbangun melalui kesamaan keyakinan dan ritual keagamaan. 

Solidaritas tersebut kemudian berkembang menjadi modal sosial yang mendorong jamaah 

untuk bekerja sama dalam kegiatan dakwah maupun aktivitas sosial lainnya. 

Dari perspektif komunikasi, keberhasilan FKJK dalam mempertahankan eksistensinya 

tidak lepas dari kemampuan membangun pola komunikasi yang efektif. Lasswell (1948) 

menjelaskan bahwa komunikasi terdiri atas lima elemen: who says what in which channel to 

whom with what effect. Dalam konteks FKJK, komunikator tidak hanya terbatas pada ustaz 

atau penceramah, tetapi juga setiap anggota jamaah yang berperan menyebarkan informasi 

melalui media sosial. Pesan yang disampaikan tidak hanya berupa materi keagamaan, 

melainkan juga informasi sosial dan kegiatan bersama. Saluran komunikasi yang digunakan 

meliputi pengajian tatap muka, grup WhatsApp, dan interaksi sehari-hari. Audiensnya adalah 

seluruh anggota jamaah dan masyarakat luas, sementara efek yang diharapkan adalah 

meningkatnya partisipasi dalam kegiatan dakwah serta terbentuknya solidaritas sosial. 

Berdasarkan uraian tersebut, pola komunikasi dalam FKJK tidak hanya menopang 

kegiatan dakwah, tetapi juga menjadi sarana pembentukan identitas kolektif jamaah. 

Komunikasi yang terjalin secara intensif membuat jamaah merasa memiliki kebersamaan dan 

keterikatan emosional yang kuat. Dalam jangka panjang, hal ini memperkuat keberlangsungan 

FKJK sebagai komunitas keagamaan yang unik di Banjarmasin. 

Atas dasar itu, penelitian ini menjadi penting dilakukan untuk menggali lebih dalam 

tentang bagaimana pola komunikasi dalam FKJK dibangun dan dipertahankan. Secara khusus, 

penelitian ini bertujuan untuk: pertama, mendeskripsikan pola komunikasi yang diterapkan 

dalam komunitas Jamaah Keliling; kedua, menganalisis sejauh mana pola komunikasi tersebut 

berpengaruh terhadap aktivitas dakwah mereka. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi teoretis terhadap pengembangan ilmu komunikasi, khususnya kajian komunikasi 

dakwah, serta memberikan kontribusi praktis bagi penguatan peran komunitas keagamaan 

dalam masyarakat Muslim perkotaan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi komunikasi 

(Spradley, 1997; Saville-Troike, 2003). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti 

memahami praktik komunikasi yang berlangsung dalam konteks sosial dan budaya komunitas 

Jamaah Keliling. Lokasi penelitian dilakukan di Kota Banjarmasin, Banjarbaru, dan Kabupaten 

Banjar sebagai wilayah domisili utama anggota Jamaah Keliling. Subjek penelitian meliputi 

pengurus FKJK, jamaah aktif, serta partisipan yang terlibat dalam kegiatan pengajian. 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

235 

 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif pada kegiatan pengajian, 

sholat berjamaah, dan aktivitas sosial FKJK, wawancara mendalam dengan pengurus, anggota, 

maupun tokoh masyarakat termasuk tokoh kunci seperti Muhammad Luthfi Alfin serta 

dokumentasi berupa arsip, foto kegiatan, dan pesan-pesan WhatsApp yang beredar di grup 

FKJK. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan model analisis kualitatif dari 

Miles dan Huberman (1994), yang mencakup tiga tahap, yakni reduksi data dengan menyaring 

informasi sesuai fokus penelitian, penyajian data dalam bentuk narasi deskriptif, dan penarikan 

kesimpulan dengan mengaitkan data lapangan dan teori komunikasi organisasi. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber, 

metode, dan waktu sebagaimana dianjurkan Moleong (2017). Dengan demikian, hasil 

penelitian diharapkan memiliki validitas yang tinggi dan mampu memberikan pemahaman 

komprehensif mengenai pola komunikasi dalam komunitas Jamaah Keliling. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pola Komunikasi dalam Jamaah Keliling 

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin lahir dari kebutuhan 

warga Muhammadiyah dan komunitas Islam lain seperti Al Irsyad Al-Islamiyah untuk 

memiliki wadah komunikasi yang lebih terorganisasi. Pada mulanya, pengajian-pengajian 

rutin yang dilakukan oleh masjid-masjid Muhammadiyah berlangsung secara sporadis, 

terbatas pada jamaah setempat, dan kurang memiliki keterhubungan antarjamaah. Melalui 

FKJK, kebutuhan tersebut terakomodasi dalam satu forum yang menghubungkan jamaah 

lintas masjid serta menjembatani kepentingan bersama dalam penyelenggaraan kegiatan 

dakwah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola komunikasi dalam FKJK dapat dibedakan 

menjadi dua bentuk utama, yaitu komunikasi formal dan komunikasi informal. Komunikasi 

formal berlangsung melalui struktur organisasi sederhana yang terdiri dari ketua, sekretaris, 

dan beberapa penggerak utama. Bentuk komunikasi ini biasanya digunakan untuk 

menyusun jadwal pengajian, menetapkan keputusan penting, serta mengkoordinasikan rapat 

pengurus. Dengan komunikasi formal ini, FKJK mampu menjaga keteraturan dan 

kesinambungan kegiatan dakwah yang melibatkan berbagai elemen jamaah. 

Sementara itu, komunikasi informal lebih dominan dan berlangsung secara cair di 

antara para jamaah. Interaksi informal terbangun dalam obrolan sehari-hari, percakapan 

setelah shalat berjamaah, serta melalui media sosial, terutama WhatsApp. Aplikasi 

WhatsApp menjadi sarana paling efektif dalam penyebaran informasi pengajian, undangan 

kegiatan sosial, maupun penyampaian dakwah tematik. Grup-grup WhatsApp yang dikelola 

FKJK bukan hanya menjadi media penyampaian informasi satu arah, tetapi juga berfungsi 

sebagai forum diskusi dan pertukaran gagasan di antara jamaah. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Effendy (2006) bahwa komunikasi, baik formal maupun informal, berfungsi 

untuk mempertahankan hubungan timbal balik dalam organisasi dan menjaga 

keterhubungan emosional anggotanya. 

Berdasarkan pengamatan, pola komunikasi FKJK mendekati apa yang disebut Widjaja 

(2003) sebagai pola bintang, yakni pola komunikasi yang memungkinkan setiap individu 

dapat berkomunikasi dengan orang lain secara langsung tanpa harus melalui jalur hirarkis. 

Pola ini memungkinkan informasi menyebar lebih cepat dan memberi ruang partisipasi luas 

bagi semua jamaah. Dengan pola komunikasi yang demikian, FKJK tidak hanya efektif 

dalam mengoordinasikan kegiatan, tetapi juga berhasil membangun jejaring sosial yang 

lebih inklusif. 

 

2. Fungsi Pola Komunikasi dalam Aktivitas Dakwah 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

236 

 

Pola komunikasi yang dikembangkan FKJK memiliki fungsi strategis dalam 

mendukung aktivitas dakwah. Pertama, pola komunikasi ini menjadi sarana utama dalam 

penyebaran informasi keagamaan. Jadwal pengajian, shalat sunat muakkad, maupun 

kegiatan dakwah ke pelosok dapat tersampaikan secara cepat dan akurat kepada jamaah. 

Dalam konteks ini, komunikasi menjadi media pengikat yang menjaga keteraturan aktivitas 

dakwah dan memastikan partisipasi jamaah. 

Kedua, komunikasi berfungsi memperkuat ukhuwah. Intensitas komunikasi yang 

tinggi, baik melalui interaksi langsung maupun media digital, melahirkan rasa solidaritas 

dan keterikatan emosional antarjamaah. Ikatan ini mendorong jamaah untuk saling 

mendukung dalam aktivitas dakwah maupun kegiatan sosial lain, seperti infaq kolektif 

untuk pembangunan masjid atau bantuan kepada fakir miskin. Sejalan dengan pemikiran 

Muhammadiyah tentang dakwah bil-hal, komunikasi FKJK tidak hanya menyampaikan 

pesan verbal, tetapi juga membangun kesadaran kolektif untuk beramal sosial 

(Muhammadiyah, 2010). 

Ketiga, komunikasi FKJK juga berfungsi sebagai sarana edukasi keagamaan. Diskusi 

online yang berlangsung di grup WhatsApp memberi kesempatan kepada jamaah untuk 

bertanya, memberikan tanggapan, dan memperdalam pemahaman agama. Respon jamaah 

terhadap materi pengajian yang diunggah dalam bentuk resume atau rekaman menunjukkan 

adanya interaksi edukatif yang memperkuat transfer ilmu keagamaan. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Nurrohim dan Lina (2009) bahwa komunikasi efektif tidak hanya ditandai 

dengan sampainya pesan, tetapi juga dengan adanya umpan balik yang memperlihatkan 

pemahaman dan keterlibatan audiens. 

Keempat, pola komunikasi FKJK berperan dalam membangun moderasi beragama. 

Meskipun lahir dari kalangan Muhammadiyah, FKJK bersifat inklusif dengan membuka diri 

terhadap jamaah dari kelompok Islam lain, seperti Al Irsyad, Jamaah Tabligh, Salafi, dan 

bahkan Nahdliyin. Melalui pola komunikasi yang diarahkan untuk menjaga etika dan 

toleransi, FKJK berhasil menghindari konflik yang mungkin timbul akibat perbedaan 

pandangan, terutama dalam hal-hal yang bersifat khilafiyah. Narasumber penelitian 

menyebutkan bahwa dalam grup WhatsApp FKJK, jamaah cenderung menahan diri dari 

perdebatan dan lebih memilih sikap toleran. Hal ini sejalan dengan prinsip ukhuwah 

Islamiyah yang dikembangkan Muhammadiyah dalam upaya menjaga persatuan umat 

(Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 2015). 

 

3. Implikasi Pola Komunikasi terhadap Dakwah 

Pola komunikasi yang terbangun dalam FKJK membawa sejumlah implikasi penting 

terhadap keberlangsungan dakwah.  

Pertama, dari sisi kelembagaan, komunikasi yang intens menjadikan FKJK mampu 

bertahan dan berkembang meskipun hanya berbasis pada struktur organisasi sederhana. 

Dengan komunikasi yang efektif, FKJK berhasil mengintegrasikan kegiatan dakwah yang 

sebelumnya terpisah-pisah menjadi aktivitas kolektif yang lebih teratur. Hal ini 

menunjukkan bahwa komunikasi berperan sebagai perekat organisasi, sebagaimana 

ditegaskan oleh Effendy (2006) bahwa tanpa komunikasi, organisasi tidak akan berjalan. 

Kedua, pola komunikasi FKJK meningkatkan partisipasi masyarakat. Jamaah dari 

berbagai latar belakang merasa lebih dekat secara sosial dan emosional karena selalu 

terhubung melalui saluran komunikasi, baik formal maupun informal. Tingginya partisipasi 

jamaah terlihat dari antusiasme mereka dalam menghadiri pengajian rutin, berdiskusi di 

media sosial, maupun berkontribusi dalam kegiatan sosial seperti infaq pembangunan 

masjid dan dukungan terhadap panti asuhan Muhammadiyah. Dengan komunikasi yang 

inklusif, FKJK berhasil memperluas basis jamaah sekaligus memperkuat militansi dakwah 

di kalangan umat. 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

237 

 

Ketiga, pola komunikasi ini mendorong ekspansi kegiatan dakwah. Dari sekadar 

pengajian rutin, FKJK berkembang menjadi organisasi yang menyelenggarakan kegiatan 

sosial-ekonomi, seperti koperasi syariah Pelita Surya, serta dakwah ke pelosok yang 

melibatkan media digital. Pemanfaatan teknologi informasi memungkinkan FKJK 

menyiarkan pengajian secara langsung melalui Facebook dan YouTube, sehingga pesan 

dakwah menjangkau audiens yang lebih luas. Menurut narasumber, pengajian yang 

disiarkan secara live juga memberi kesempatan bagi jamaah yang berhalangan hadir secara 

fisik untuk tetap mengikuti kajian. Inovasi ini menunjukkan adanya integrasi antara tradisi 

dakwah Muhammadiyah dengan pemanfaatan teknologi komunikasi modern. 

Implikasi terakhir yang tidak kalah penting adalah terjaganya harmoni sosial 

antarjamaah. Dengan pola komunikasi yang diarahkan untuk menghindari konflik, FKJK 

berhasil membangun ruang dakwah yang ramah, inklusif, dan toleran. Dalam konteks 

masyarakat Banjarmasin yang plural, keberadaan FKJK menjadi model bagaimana 

komunikasi keagamaan dapat berperan dalam memperkuat kohesi sosial. Hal ini sejalan 

dengan visi dakwah Muhammadiyah yang menekankan Islam sebagai agama rahmatan lil 

‘alamin (PP Muhammadiyah, 2015). 

 

KESIMPULAN 

Forum Komunikasi Jamaah Keliling (FKJK) di Banjarmasin membuktikan bahwa 

komunikasi menjadi fondasi utama dalam keberlangsungan dakwah. Pola komunikasi yang 

diterapkan terbagi menjadi formal dan informal. Komunikasi formal digunakan dalam 

pengambilan keputusan dan koordinasi organisasi, sedangkan komunikasi informal 

berlangsung lebih cair melalui percakapan langsung maupun media digital seperti WhatsApp. 

Pola ini mendekati model bintang (Widjaja, 2003), di mana setiap anggota dapat berkomunikasi 

langsung satu sama lain, sehingga informasi tersebar cepat dan partisipasi jamaah meningkat. 

Fungsi pola komunikasi FKJK sangat strategis dalam aktivitas dakwah. Pertama, ia 

menjadi sarana efektif penyebaran informasi keagamaan sehingga kegiatan dapat berjalan 

teratur. Kedua, komunikasi memperkuat ukhuwah dengan melahirkan solidaritas jamaah, 

sejalan dengan gagasan dakwah bil-hal Muhammadiyah (Muhammadiyah, 2010). Ketiga, 

komunikasi berfungsi sebagai media edukasi keagamaan, ditunjukkan dengan interaksi aktif 

jamaah dalam diskusi online (Nurrohim & Lina, 2009). Keempat, komunikasi FKJK juga 

membangun moderasi beragama melalui keterbukaan terhadap jamaah lintas kelompok, sesuai 

dengan prinsip ukhuwah Islamiyah Muhammadiyah (PP Muhammadiyah, 2015). 

Implikasi pola komunikasi ini sangat signifikan. Dari sisi kelembagaan, komunikasi 

memungkinkan FKJK bertahan dengan struktur sederhana namun berdaya guna. Dari sisi 

partisipasi, komunikasi meningkatkan keterlibatan jamaah baik dalam pengajian maupun 

aktivitas sosial. Dari sisi ekspansi, pemanfaatan teknologi digital memperluas jangkauan 

dakwah ke audiens lebih luas. Terakhir, komunikasi FKJK turut menjaga harmoni sosial, 

menjadikannya model dakwah yang inklusif dan ramah dalam masyarakat plural. 

Dengan demikian, pola komunikasi FKJK tidak hanya menopang aktivitas dakwah, 

tetapi juga memperlihatkan bagaimana tradisi Muhammadiyah dapat beradaptasi dengan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan prinsip utama dakwah sebagai rahmatan lil-‘alamin. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alwi, Z. (2015). Gerakan Muhammadiyah dan strategi dakwah bil-hal. Jakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Effendy, O. U. (2006). Ilmu komunikasi: Teori dan praktek. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Fajar, Marhaeni. 2009. Ilmu Komunikasi Teori & Praktik. Yogyakarta: Graha Ilmu  

Fatchan, A. (2017). Muhammadiyah dan penguatan civil society. Malang: UMM Press. 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

238 

 

Hadi Permana, Yoga dan Zainal Abidin. 2016.  Pola Tabligh Organisasi Jamiyah  

 Nurul Iman Bandung. Tabligh: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam,   1 (2).  

Hadi, R. (2019). Pola komunikasi organisasi dakwah Muhammadiyah. Surakarta: 

Muhammadiyah University Press. 

Hidayat, K. (2014). Islam dan budaya lokal dalam perspektif Muhammadiyah. Jakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Irawan, Dede. 2018. Studi Etnografi Komunikasi pada Organisasi Persatuan  

 Islam. Communicatus: Jurnal Ilmu Komunikasi, 2 (1), 61-78.  

Khairuddin, K. (2018). Dinamika dakwah Muhammadiyah di Kalimantan Selatan. 

Banjarmasin: Pimpinan Wilayah Muhammadiyah Kalimantan Selatan. 

Khairuddin, K. (2020). Peran Muhammadiyah dalam pendidikan dan dakwah masyarakat 

Banjar. Banjarmasin: ULM Press. 

Latifah, L., & Awad, A. (2023). Metode Pendidikan Karakter Di Pesantren Dalam Perspektif 

Pendidikan Agama Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 1(3). 

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar 

pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi 

perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439. 

Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2010). Pedoman hidup Islami warga 

Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Majelis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Islam berkemajuan: Risalah dakwah 

Muhammadiyah abad kedua. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Tanfidz Keputusan 

Muktamar Muhammadiyah ke-47 Makassar. Yogyakarta: Pimpinan Pusat 

Muhammadiyah. 

Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2022). Risalah Islam 

berkemajuan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Mulyana, Deddy. 2000. Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. Bandung: PT Remaja Rosdakarya  

Munir, M. (2016). Dakwah kultural Muhammadiyah: Teori dan praktik. Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah. 

Nasir, H. (2013). Prinsip-prinsip dakwah Muhammadiyah. Yogyakarta: Suara 

Muhammadiyah. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: Education 

Curiosity, 1(1), 265-278. 

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran 

Kepemimpinannya di Pesantren. Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1), 13-24. 

Nurrohim, H., & Lina, M. (2009). Komunikasi efektif dalam dakwah Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. (2015). Islam berkemajuan: Risalah dakwah 

Muhammadiyah abad kedua. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Qodir, Z. (2010). Muhammadiyah dan isu-isu kebangsaan. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 



Copyright © 2025: Hamdan Fuadi, Marhaeni Fajar Kurniawati, & Muzahid Akbar Hayat 

 

 

239 

 

Riyanto, A. (2018). Transformasi dakwah Muhammadiyah di era media baru. Surabaya: 

UMSIDA Press. 

Rosidi, A. (2023). Muhammadiyah Dan Nahdlatul Ulama Dalam Konsep Pendidikan Di 

Indonesia. JIS: Journal Islamic Studies, 1(2), 169-179. 

Saville-Troike, M. (2003). The ethnography of communication: An introduction (3rd ed.). 

Malden: Blackwell Publishing. 

Spradley, J. P. (1997). The ethnographic interview. New York: Holt, Rinehart and Winston. 

Sudarnoto, A. (2011). Revitalisasi dakwah Muhammadiyah. Jakarta: LPPI Muhammadiyah. 

Widjaja, A. W. (2003). Ilmu komunikasi pengantar studi. Jakarta: Rineka Cipta. 


