
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 315-321 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

315 
 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1522 

 

EKSISTENSI, MARTABAT, DAN TANGGUNG JAWAB 

MANUSIA: SUATU TINJAUAN FILOSOFIS DALAM 

PERSPEKTIF ISLAM 
 

Ahmad Hendri Maulana1*, Muhammad Fitri2, & Muhammad Nauval3 
*1-3 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin  

*e-mail: maulanahendri969@gmail.com  

 
Submit Tgl: 11-November-2025 Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025 

 
Abstrak: Artikel ini mengkaji kedudukan manusia dalam Islam sebagai makhluk ciptaan 

Allah yang memiliki hakikat spiritual dan material, eksistensi yang dimuliakan, martabat 

yang dijunjung tinggi, serta tanggung jawab moral dan sosial. Dengan pendekatan studi 

pustaka terhadap Al-Qur’an, hadis, dan literatur tafsir serta filsafat Islam, pembahasan 

difokuskan pada lima pokok utama: hakikat manusia, konsep manusia, eksistensi 

manusia, martabat manusia, dan tanggung jawab manusia. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk berakal, bermoral, dan berpotensi 

menjadi khalifah yang menjaga keberlangsungan kehidupan melalui pengelolaan 

amanah, keadilan, dan kebaikan universal. Temuan juga menguatkan bahwa martabat 

manusia dijaga Allah tanpa memandang ras, suku, dan status sosial, sehingga manusia 

memiliki kewajiban menegakkan kemuliaan tersebut melalui tindakan nyata dalam 

kehidupan. 

 

Kata Kunci:  Hakikat Manusia; Martabat, Eksistensi; Tanggung Jawab Moral; Perspektif 

Islam 

 

Abstract: This article examines the status of human beings in Islam as creations of Allah 

endowed with both spiritual and material essences, an honored existence, inherent 

dignity, and moral as well as social responsibilities. Using a literature study approach 

involving the Qur’an, Hadith, and classical as well as contemporary Islamic 

philosophical and exegetical sources, this paper focuses on five essential themes: the 

nature of human beings, human conceptualization, human existence, human dignity, and 

human responsibility. The findings reveal that Islam views humans as rational and moral 

beings with the potential to act as khalifah (vicegerents) who sustain life through the 

fulfillment of trust, justice, and universal goodness. The study further emphasizes that 

human dignity is granted and protected by Allah regardless of race, ethnicity, or social 

status, thereby obligating humans to uphold their noble status through real and 

responsible actions in everyday life. 

 

Keywords: Human Nature; Dignity, Existence; Moral Responsibility; Islamic Perspective 

 

Cara mengutip Maulana, A. H., Fitri, M., & Nauval, M. (2025). Eksistensi, Martabat, dan Tanggung 

Jawab Manusia: Suatu Tinjauan Filosofis dalam Perspektif Islam. JIS: Journal Islamic 

Studies, 3(3), 315–321. Retrieved from https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1522     
 

 

PENDAHULUAN  

Kajian mengenai manusia merupakan salah satu tema paling penting dalam sejarah 

pemikiran manusia itu sendiri. Filsafat, teologi, psikologi, antropologi, hingga ilmu sosial 

dan humaniora selalu menempatkan manusia sebagai objek kajian utama. Hal ini tidak 

terlepas dari kenyataan bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki keunikan 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1522
mailto:maulanahendri969@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1522


Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

316 
 

sekaligus kompleksitas dalam dirinya. Pertanyaan mendasar seperti siapa manusia? dari 

mana asal manusia? apa tujuan manusia hidup di dunia? dan bagaimana manusia 

seharusnya menjalani hidupnya? menjadi isu filosofis yang terus dibahas sepanjang 

zaman. Dalam khazanah pemikiran Barat, berbagai tokoh seperti Socrates, Plato, 

Aristoteles, hingga para pemikir modern seperti Descartes, Kant, Hegel, dan Sartre 

memiliki konstruksi tentang manusia yang berbeda-beda, baik dari aspek ontologi, 

epistemologi maupun aksiologi. 

Namun demikian, sekalipun berbagai teori tentang manusia berkembang dan saling 

mengisi, pemikiran manusia tidak pernah mampu melepaskan diri dari keterbatasan 

rasionalitasnya. Oleh karena itu, perspektif agama hadir sebagai sumber kebenaran yang 

tidak hanya menjawab pertanyaan-pertanyaan filosofis, tetapi juga memberikan arah 

normatif yang pasti tentang kedudukan manusia. Dalam konteks Islam, kajian mengenai 

manusia bukan hanya diletakkan pada wilayah rasional, melainkan juga spiritual, moral, 

dan teleologis. Al-Qur’an dan hadis menyajikan ajaran yang komprehensif mengenai 

manusia, baik sebagai makhluk ciptaan Allah, sebagai hamba (’abd), maupun sebagai 

khalifah di muka bumi (khalifah fi al-ardh). 

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang paling sempurna dibanding 

makhluk lainnya. Kesempurnaan tersebut tampak dari berbagai keistimewaan yang 

dianugerahkan Allah kepada manusia, di antaranya akal, hati, potensi ilmu pengetahuan, 

kemampuan berkomunikasi, serta kebebasan memilih (ikhtiyar). Potensi-potensi ini 

menjadikan manusia memiliki tanggung jawab moral yang besar. Kesempurnaan manusia 

bukan semata-mata terletak pada fisiknya yang lebih baik, tetapi pada keistimewaan 

ruhani yang ditanamkan oleh Allah dalam dirinya, sebagaimana ditegaskan dalam Al-

Qur’an: “Kemudian Aku tiupkan ke dalamnya ruh-Ku” (QS. Al-Hijr: 29). Ayat ini 

menggambarkan bahwa manusia memiliki kedudukan khusus dan mulia karena 

terhubung langsung dengan sumber kehidupan, yakni Allah SWT. 

Keunikan manusia dalam Islam semakin ditegaskan melalui kisah penciptaan Nabi 

Adam yang dipaparkan dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Malaikat mendapat perintah 

untuk bersujud kepada Adam sebagai bentuk pengakuan atas kelebihan manusia (QS. Al-

Baqarah: 34). Allah juga mengajarkan nama dan pengetahuan kepada Adam yang tidak 

diberikan kepada para malaikat. Narasi ini menunjukkan bahwa kemuliaan manusia 

bersandar pada kapasitas intelektual dan spiritual yang Allah karuniakan. Dengan 

demikian, manusia memiliki otoritas untuk mengelola bumi, tetapi otoritas itu bukan 

tanpa batas. Ada nilai-nilai ketuhanan dan prinsip-prinsip tauhid yang harus menjadi 

pedoman dalam setiap tindakan manusia. 

Pemahaman terhadap kedudukan manusia secara tepat sangat penting untuk 

mencegah penyimpangan dalam orientasi hidup. Ketika manusia melupakan hakikat 

keilahiannya, ia dapat terjebak pada pemujaan berlebihan terhadap aspek material dan 

kesenangan duniawi. Sebaliknya, ketika manusia mengabaikan dimensi alamiahnya 

sebagai makhluk jasmani, ia dapat tercebur ke dalam pemahaman spiritual yang keliru 

sehingga mengabaikan tanggung jawab sosial dan perannya di dunia. Oleh karena itu, 

Islam selalu menekankan keseimbangan antara kebutuhan jasmani dan ruhani, antara 

urusan dunia dan akhirat. Keseimbangan ini merupakan salah satu pilar penting dalam 

menjalankan misi kekhalifahan di muka bumi. 

Dalam kerangka keilmuan Islam, para ulama seperti Al-Ghazali, Ibn Sina, Al-

Farabi, dan Miskawayh telah menguraikan pandangan filosofis dan teologis mengenai 

kedudukan manusia. Al-Ghazali, misalnya, menjelaskan bahwa manusia memiliki dua 

kecenderungan dalam dirinya: kecenderungan menuju cahaya (ketakwaan) dan 



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

317 
 

kecenderungan menuju kegelapan (kemaksiatan). Kualitas manusia ditentukan oleh 

bagaimana ia menggunakan akalnya untuk mengendalikan hawa nafsunya. Dengan kata 

lain, keunggulan manusia tidak diukur dari kekuatan fisiknya, tetapi dari kemampuan 

akalnya untuk memilih jalan ketaatan berdasarkan ilmu dan iman. 

Selain itu, eksistensi manusia juga berkaitan erat dengan konsep tanggung jawab. 

Dalam Islam, seluruh tindakan manusia akan diperhitungkan dan dipertanggungjawabkan 

di hari akhir. Hal ini ditegaskan Allah dalam firman-Nya: “Maka apakah kamu mengira 

bahwa Kami menciptakan kamu main-main (tanpa tujuan) dan bahwa kamu tidak akan 

dikembalikan kepada Kami?” (QS. Al-Mu’minun: 115). Ayat ini menegaskan bahwa 

manusia tidak mungkin hidup tanpa arah dan tujuan yang jelas. Tanggung jawab manusia 

mencakup berbagai dimensi: tanggung jawab kepada Allah, kepada dirinya sendiri, 

kepada manusia lain, dan kepada alam semesta. 

Relevansi kajian mengenai hakikat, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab 

manusia dalam Islam semakin penting di era kontemporer. Dunia modern yang 

berkembang pesat dalam ilmu pengetahuan dan teknologi telah memberikan kemudahan 

luar biasa bagi kehidupan manusia. Namun pada saat yang sama, modernitas juga 

melahirkan krisis moral, krisis spiritual, dan bahkan krisis eksistensial. Banyak manusia 

yang merasa kehilangan makna hidup meskipun secara material mencapai kesuksesan. 

Fenomena pencemaran lingkungan, kekerasan sosial, dehumanisasi, serta eksploitasi 

sumber daya alam menunjukkan betapa rentannya manusia ketika ia gagal mengemban 

amanah kekhalifahan secara benar. 

Kajian ini menjadi penting untuk memberikan kerangka pemahaman komprehensif 

mengenai posisi manusia dalam tatanan kehidupan yang dirancang oleh Allah. Dengan 

kembali pada konsep–konsep fundamental dalam Islam, manusia diharapkan mampu 

menata ulang orientasi hidupnya agar sesuai dengan prinsip tauhid dan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. Pembahasan mengenai hakikat manusia membantu memahami 

siapa manusia sesungguhnya dan potensi apa saja yang dimiliki. Kajian mengenai 

eksistensi manusia memberikan pemahaman mengenai fungsi dan perannya di dunia. 

Pembahasan mengenai martabat manusia menegaskan nilai dan kemuliaan yang harus 

diperjuangkan. Sedangkan kajian mengenai tanggung jawab manusia memberi arah 

tentang bagaimana hidup dijalani dalam koridor hukum dan etika Islam. 

Berdasarkan paparan tersebut, artikel ini disusun untuk mengkaji secara konseptual 

lima aspek utama kedudukan manusia menurut ajaran Islam, yaitu: (1) hakikat manusia 

sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki keseimbangan jasmani dan ruhani; (2) 

konsep manusia sebagai makhluk rasional yang berpotensi mencapai kesempurnaan 

moral; (3) eksistensi manusia sebagai khalifah yang bertugas memakmurkan dan menjaga 

bumi; (4) martabat manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah; dan (5) tanggung 

jawab manusia terhadap Allah, terhadap dirinya sendiri, terhadap sesama manusia, dan 

terhadap alam semesta. 

Dengan fokus tersebut, penulis berharap pembahasan ini dapat memberikan 

sumbangan ilmiah dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam mengenai manusia, 

sekaligus menjadi rujukan normatif bagi setiap Muslim dalam menjalani kehidupan agar 

tetap berada pada jalur yang dikehendaki Allah SWT. Kajian ini juga diharapkan mampu 

menjawab persoalan kontemporer mengenai kemanusiaan yang semakin kompleks 

dengan kembali merujuk pada prinsip-prinsip ketuhanan yang kuat dan tidak berubah 

sepanjang zaman. Akhirnya, pemahaman komprehensif terhadap kedudukan manusia 

dalam perspektif Islam diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan moralitas, 



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

318 
 

spiritualitas, dan peradaban manusia yang lebih beradab dan berkeadilan sesuai dengan 

tujuan utama penciptaan manusia itu sendiri. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka 

(library research) untuk menganalisis konsep kedudukan manusia dalam perspektif Islam. 

Pemilihan metode ini didasarkan pada karakter kajian yang bertumpu pada sumber-

sumber normatif dan filosofis terkait hakikat, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab 

manusia dalam ajaran Islam. Data penelitian diperoleh dari sumber primer seperti Al-

Qur’an, hadis, serta karya-karya tafsir otoritatif baik klasik maupun kontemporer, dan 

dilengkapi dengan sumber sekunder berupa literatur filsafat Islam, pemikiran ulama, serta 

artikel ilmiah yang membahas topik kemanusiaan dalam Islam. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi dan pencatatan terhadap informasi tertulis yang 

relevan, kemudian dianalisis secara tematik melalui proses reduksi, klasifikasi, 

interpretasi, dan penarikan kesimpulan. Reduksi dilakukan untuk memilih informasi yang 

benar-benar berhubungan dengan fokus pembahasan, dilanjutkan dengan klasifikasi data 

sesuai lima aspek utama yang diteliti. Selanjutnya, analisis dilakukan dengan pendekatan 

interpretatif terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, dan pandangan filsafat Islam dari tokoh 

seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Ibnu Khaldun. Untuk memastikan kekuatan 

akademik dan reliabilitas kajian, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, dengan 

membandingkan data dari berbagai rujukan yang memiliki otoritas di bidang teologi dan 

filsafat Islam. Dengan demikian, hasil analisis diharapkan menghasilkan pemahaman 

yang mendalam, komprehensif, dan sahih mengenai kedudukan manusia dalam 

pandangan Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Manusia dalam Islam 

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki dua dimensi utama: 

jasmani (materi) dan ruhani (spiritual). Al-Qur’an menjelaskan bahwa manusia 

diciptakan dari tanah atau unsur materi duniawi (QS. As-Sajdah: 7), lalu Allah meniupkan 

ruh-Nya sehingga manusia memperoleh kesadaran transendental (QS. Al-Hijr: 29). 

Kedua unsur ini menjadikan manusia berbeda dari makhluk lain seperti hewan yang 

hanya diciptakan dari materi, maupun malaikat yang hanya memiliki unsur ruhani tanpa 

hawa nafsu. 

Unsur jasmani membuat manusia memiliki kebutuhan fisiologis dan kemampuan 

bergerak, beraktivitas, serta berkembang dalam kehidupan dunia. Namun, hakikat 

manusia tidak pernah cukup dipahami hanya melalui aspek fisiknya. Unsur ruhani 

menjadi pusat kecerdasan spiritual, keimanan, dan dorongan moral untuk menjalankan 

kebaikan. Ia merupakan anugerah tertinggi yang memungkinkan manusia untuk 

menerima wahyu, memahami nilai-nilai, dan bertanggung jawab atas pilihan hidupnya. 

Dalam perspektif teologis, manusia juga memiliki fitrah, yaitu kondisi suci dan 

potensi bawaan untuk mengenal dan menyembah Allah (QS. Ar-Rum: 30). Fitrah ini 

dapat berkembang menjadi akhlak mulia jika dipelihara melalui ilmu, ibadah, dan 

pengalaman hidup. Namun, manusia pun bisa menyimpang dari fitrah jika terpengaruh 

hawa nafsu yang mengarah pada kesesatan. Dengan demikian, hakikat manusia 

merupakan integrasi harmonis antara potensi kebaikan spiritual dan kemampuan biologis 

yang harus dikendalikan sesuai tuntunan wahyu. 

 



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

319 
 

Konsep Manusia dalam Perspektif Islam 

Dalam Islam, manusia diposisikan sebagai makhluk yang memiliki kemampuan 

berpikir rasional (‘aql), sehingga ia mampu membedakan yang baik dan buruk. Akal 

menjadi instrumen untuk memahami ayat-ayat Allah yang tertulis dalam Al-Qur’an 

maupun yang tercipta dalam alam semesta (QS. Al-Mulk: 23). Dengan akalnya, manusia 

dapat melakukan ijtihad, inovasi, dan kreativitas yang mengembangkan peradaban. 

Selain akal, manusia juga memiliki kebebasan untuk memilih (ikhtiyar), sehingga 

ia dapat menentukan tindakan dan arah hidupnya. Namun kebebasan dalam Islam 

bukanlah kebebasan absolut tanpa batas. Islam menegaskan bahwa kebebasan harus 

dijalankan dalam relasi penghambaan kepada Allah, karena Dialah pemilik hukum dan 

kebenaran (QS. Al-Baqarah: 256). Dengan demikian, kebebasan selalu disertai tanggung 

jawab moral dan hukum. 

Konsep manusia dalam Islam juga menempatkan manusia sebagai makhluk sosial. 

Ia tidak dapat hidup sendiri dan membutuhkan interaksi untuk memenuhi kebutuhannya. 

Oleh karena itu, hubungan antar manusia harus dilandasi prinsip kasih sayang, keadilan, 

dan tolong-menolong. Dengan keseimbangan antara aspek individual dan sosial, manusia 

dapat mencapai keharmonisan hidup dalam bingkai ibadah kepada Allah. 

 

Eksistensi Manusia sebagai Khalifah 

Eksistensi manusia dalam Islam ditegaskan melalui peran utamanya sebagai 

khalifah di bumi (QS. Al-Baqarah: 30). Tugas kekhalifahan mencakup pemeliharaan 

bumi, pengelolaan sumber daya alam secara bijaksana, dan pelestarian lingkungan. 

Manusia diberi potensi intelektual untuk memanfaatkan alam, tetapi juga diberi batasan 

agar tidak menimbulkan kerusakan (QS. Al-A’raf: 56). 

Sebagai khalifah, manusia bertanggung jawab menciptakan tatanan sosial yang adil 

dan damai. Keberadaan manusia bukan hanya untuk dirinya sendiri, tetapi untuk 

kemaslahatan seluruh makhluk. Eksistensi manusia memperoleh makna ketika ia 

menyadari dan menjalankan amanah Ilahi dalam setiap dimensinya: spiritual, sosial, 

ekonomi, dan ekologis. 

Manusia juga harus menjaga relasi seimbang antara dirinya dengan Allah (hablun 

minallah), dengan sesama manusia (hablun minannas), dan dengan alam (hablun minal-

alam). Jika salah satu hubungan ini terabaikan, eksistensi manusia menjadi timpang dan 

kehilangan orientasi. Oleh sebab itu, manusia harus senantiasa berusaha 

mengaktualisasikan seluruh potensinya dalam kerangka pengabdian kepada Allah agar 

hidupnya bernilai di dunia dan akhirat. 

 

Martabat Manusia sebagai Makhluk Mulia 

Islam mengakui bahwa manusia memiliki martabat yang tinggi dan kemuliaan di 

hadapan Allah. Hal ini ditegaskan dalam QS. Al-Isra: 70 bahwa Allah telah memuliakan 

anak cucu Adam dan mengangkat kedudukannya di atas banyak makhluk lain. Kemuliaan 

tersebut bersifat universal dan melekat pada setiap manusia, tanpa memandang suku, ras, 

jenis kelamin, maupun kedudukan sosial. 

Martabat manusia dalam Islam tidak ditentukan oleh faktor lahiriah maupun 

kekayaan, tetapi oleh ketakwaan kepada Allah (QS. Al-Hujurat: 13). Ketakwaan menjadi 

ukuran utama kemuliaan manusia, karena ia merefleksikan ketaatan dan kualitas amal. 

Oleh sebab itu, Islam sangat menekankan perlindungan terhadap hak asasi manusia, 

termasuk hak hidup, hak beribadah, hak berpendapat, dan hak memperoleh keadilan. 



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

320 
 

Tingginya martabat manusia menuntut adanya penghormatan dan perlindungan 

terhadap setiap individu sebagai bagian dari nilai etika sosial Islam. Perendahan martabat 

manusia, seperti kekerasan, diskriminasi, perbudakan modern, atau penindasan, 

merupakan bentuk pelanggaran terhadap ajaran fundamental Islam. Sejalan dengan itu, 

manusia dituntut untuk berbuat baik kepada sesama, menjaga kehormatan dan harga diri 

sebagai wujud penghargaan terhadap martabat yang dianugerahkan Allah. 

 

Tanggung Jawab Manusia di Dunia dan Akhirat 

Kemuliaan dan potensi besar yang dimiliki manusia menjadikannya subjek yang 

bertanggung jawab atas segala perbuatannya. Tanggung jawab tersebut meliputi berbagai 

aspek: 

1. Tanggung jawab kepada Allah (hablun minallah) 

Menjalankan ibadah, menaati perintah, menjauhi larangan, serta menjaga kemurnian 

tauhid menjadi bentuk tanggung jawab utama. Manusia akan dimintai 

pertanggungjawaban atas amal ibadahnya hingga hal yang sekecil-kecilnya. 

2. Tanggung jawab terhadap diri sendiri 

Islam mewajibkan manusia menjaga akal, kesehatan, keselamatan diri, dan 

mengembangkan ilmu serta akhlak mulia. Mengabaikan diri termasuk bentuk 

kezaliman terhadap amanah Allah. 

3. Tanggung jawab sosial (hablun minannas) 

Manusia dituntut menegakkan keadilan, menunaikan hak sesama, membangun 

ukhuwah, dan berkontribusi bagi kesejahteraan bersama. Menyakiti atau merugikan 

orang lain akan dimintai pertanggungjawaban khusus di hari kiamat. 

4. Tanggung jawab terhadap alam 

Alam adalah amanah yang harus dijaga dari kerusakan. Eksploitasi berlebihan dan 

pencemaran lingkungan merupakan pelanggaran terhadap tugas kekhalifahan. 

Al-Qur’an menekankan bahwa hidup di dunia adalah ujian (QS. Al-Mulk: 2) dan 

semua perbuatan manusia akan diperhitungkan di hari pembalasan (QS. Al-Mu’minun: 

115). Dengan demikian, manusia harus menjadikan kehidupan dunia sebagai ladang amal 

untuk meraih keselamatan dan kemuliaan di akhirat. 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menunjukkan bahwa Islam memberikan perhatian yang sangat mendalam 

terhadap hakikat, konsep, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab manusia. Manusia 

dipandang sebagai makhluk yang memiliki keistimewaan karena perpaduan unsur 

jasmani yang bersifat material dan ruhani yang bersifat transendental. Dengan dibekali 

akal, kebebasan berkehendak, fitrah ketuhanan, serta potensi moralitas, manusia diberi 

amanah untuk menjalankan peran kekhalifahan di bumi. Eksistensi manusia hanya 

memperoleh makna ketika seluruh potensi yang dianugerahkan Allah diaktualisasikan 

dalam pengabdian kepada-Nya dan dalam upaya memakmurkan kehidupan sosial serta 

menjaga kelestarian alam. Islam menegaskan bahwa martabat manusia adalah luhur dan 

dijaga oleh Allah tanpa memandang perbedaan ras, budaya, atau status sosial. Namun, 

kemuliaan tersebut melahirkan tanggung jawab besar yang harus dipertanggungjawabkan 

di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, pemahaman komprehensif tentang kedudukan 

manusia dalam perspektif Islam menjadi fondasi penting bagi pembentukan peradaban 

manusia yang bermartabat, adil, beretika, dan berorientasi pada kebaikan universal sesuai 

tuntunan wahyu yang telah Allah amanahkan kepada umat manusia. 

 



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval 

 

 

321 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustina, A., Suwandewi, A., Tunggal, T., & Daiyah, I. (2022). Sisi Edukatif Pendidikan 

Islam Dan Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi Covid-19 Di Kalimantan 

Selatan. JIS: Journal Islamic Studies, 1(1). 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. ISTAC. 

Al-Faruqi, I. R. (1992). Tawhid: Its Implications for Thought and Life. IIIT. 

Al-Ghazali. (2002). Ihya’ Ulumuddin (A. A. Attar, Ed.). Dar al-Fikr. 

Al-Qaradawi, Y. (1995). Human Rights in Islam. Islamic Publishing House. 

Al-Razi, F. (2010). The Great Exegesis: Mafatih al-Ghayb (Vol. 1–32). Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Anam, H. K., Latifah Husien Thalib, M. P., Hanura Aprilia, N., Kep, M., Wulan, D. R., 

Kep, M., ... & Kep, M. (2022). Komunikasi Antarpribadi Meningkatkan Efektivitas 

Kecakapan Interpersonal dalam Bidang Kesehatan. 

Iqbal, M. (2013). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University 

Press. 

Latifah, L., & Awad, A. (2023). Metode Pendidikan Karakter Di Pesantren Dalam 

Perspektif Pendidikan Agama Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 1(3). 

Nasr, S. H. (2010). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. SUNY Press. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265-278. 

Ngalimun, N., Matin, A., & Munadi, M. (2022). Building Democratic Values in 

Independent Policy Learning Through Multicultural Learning Communication. 

Jurnal Transformatif (Islamic Studies), 6(1), 33-48. 

Riinawati, N. (2022). Implementation of Character Education in Islamic Perspective at 

School. Journal of Positive Psychology and Wellbeing, 6(1), 561-566. 

Sardar, Z. (2017). Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text 

of Islam. Oxford University Press. 

Shihab, M. Q. (2000). Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Mizan. 

Suprapti, S., Ilmiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah Learning 

Management to Explore the Potential of Madrasah Students. Budapest 

International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 4664-

4673. 

Toshihiko Izutsu. (2008). Ethico-Religious Concepts in the Qur'an. McGill-Queen’s 

University Press. 

 


