JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 315-321
® e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1522

EKSISTENSI, MARTABAT, DAN TANGGUNG JAWAB
MANUSIA: SUATU TINJAUAN FILOSOFIS DALAM
PERSPEKTIF ISLAM

Ahmad Hendri Maulana!’, Muhammad Fitri’, & Muhammad Nauval®
*1-3 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin
*e-mail: maulanahendri969@gmail.com

Submit Tgl: 11-November-2025  Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025

Abstrak: Artikel ini mengkaji kedudukan manusia dalam Islam sebagai makhluk ciptaan
Allah yang memiliki hakikat spiritual dan material, eksistensi yang dimuliakan, martabat
yang dijunjung tinggi, serta tanggung jawab moral dan sosial. Dengan pendekatan studi
pustaka terhadap Al-Qur’an, hadis, dan literatur tafsir serta filsafat Islam, pembahasan
difokuskan pada lima pokok utama: hakikat manusia, konsep manusia, eksistensi
manusia, martabat manusia, dan tanggung jawab manusia. Hasil kajian menunjukkan
bahwa Islam memandang manusia sebagai makhluk berakal, bermoral, dan berpotensi
menjadi khalifah yang menjaga keberlangsungan kehidupan melalui pengelolaan
amanah, keadilan, dan kebaikan universal. Temuan juga menguatkan bahwa martabat
manusia dijaga Allah tanpa memandang ras, suku, dan status sosial, sehingga manusia
memiliki kewajiban menegakkan kemuliaan tersebut melalui tindakan nyata dalam
kehidupan.

Kata Kunci: Hakikat Manusia; Martabat, Eksistensi; Tanggung Jawab Moral; Perspektif
Islam

Abstract: This article examines the status of human beings in Islam as creations of Allah
endowed with both spiritual and material essences, an honored existence, inherent
dignity, and moral as well as social responsibilities. Using a literature study approach
involving the Qur’an, Hadith, and classical as well as contemporary Islamic
philosophical and exegetical sources, this paper focuses on five essential themes: the
nature of human beings, human conceptualization, human existence, human dignity, and
human responsibility. The findings reveal that Islam views humans as rational and moral
beings with the potential to act as khalifah (vicegerents) who sustain life through the
fulfillment of trust, justice, and universal goodness. The study further emphasizes that
human dignity is granted and protected by Allah regardless of race, ethnicity, or social
status, thereby obligating humans to uphold their noble status through real and
responsible actions in everyday life.

Keywords: Human Nature; Dignity, Existence; Moral Responsibility; Islamic Perspective
Cara mengutip Maulana, A. H., Fitri, M., & Nauval, M. (2025). Eksistensi, Martabat, dan Tanggung

Jawab Manusia: Suatu Tinjauan Filosofis dalam Perspektif Islam. JIS: Journal Islamic
Studies, 3(3), 315-321. Retrieved from https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1522

PENDAHULUAN

Kajian mengenai manusia merupakan salah satu tema paling penting dalam sejarah
pemikiran manusia itu sendiri. Filsafat, teologi, psikologi, antropologi, hingga ilmu sosial
dan humaniora selalu menempatkan manusia sebagai objek kajian utama. Hal ini tidak
terlepas dari kenyataan bahwa manusia adalah makhluk yang memiliki keunikan

315


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1522
mailto:maulanahendri969@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis/article/view/1522

Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

sekaligus kompleksitas dalam dirinya. Pertanyaan mendasar seperti siapa manusia? dari
mana asal manusia? apa tujuan manusia hidup di dunia? dan bagaimana manusia
seharusnya menjalani hidupnya? menjadi isu filosofis yang terus dibahas sepanjang
zaman. Dalam khazanah pemikiran Barat, berbagai tokoh seperti Socrates, Plato,
Aristoteles, hingga para pemikir modern seperti Descartes, Kant, Hegel, dan Sartre
memiliki konstruksi tentang manusia yang berbeda-beda, baik dari aspek ontologi,
epistemologi maupun aksiologi.

Namun demikian, sekalipun berbagai teori tentang manusia berkembang dan saling
mengisi, pemikiran manusia tidak pernah mampu melepaskan diri dari keterbatasan
rasionalitasnya. Oleh karena itu, perspektif agama hadir sebagai sumber kebenaran yang
tidak hanya menjawab pertanyaan-pertanyaan filosofis, tetapi juga memberikan arah
normatif yang pasti tentang kedudukan manusia. Dalam konteks Islam, kajian mengenai
manusia bukan hanya diletakkan pada wilayah rasional, melainkan juga spiritual, moral,
dan teleologis. Al-Qur’an dan hadis menyajikan ajaran yang komprehensif mengenai
manusia, baik sebagai makhluk ciptaan Allah, sebagai hamba (’abd), maupun sebagai
khalifah di muka bumi (khalifah fi al-ardh).

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang paling sempurna dibanding
makhluk lainnya. Kesempurnaan tersebut tampak dari berbagai keistimewaan yang
dianugerahkan Allah kepada manusia, di antaranya akal, hati, potensi ilmu pengetahuan,
kemampuan berkomunikasi, serta kebebasan memilih (ikhtiyar). Potensi-potensi ini
menjadikan manusia memiliki tanggung jawab moral yang besar. Kesempurnaan manusia
bukan semata-mata terletak pada fisiknya yang lebih baik, tetapi pada keistimewaan
ruhani yang ditanamkan oleh Allah dalam dirinya, sebagaimana ditegaskan dalam Al-
Qur’an: “Kemudian Aku tiupkan ke dalamnya ruh-Ku” (QS. Al-Hijr: 29). Ayat ini
menggambarkan bahwa manusia memiliki kedudukan khusus dan mulia karena
terhubung langsung dengan sumber kehidupan, yakni Allah SWT.

Keunikan manusia dalam Islam semakin ditegaskan melalui kisah penciptaan Nabi
Adam yang dipaparkan dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Malaikat mendapat perintah
untuk bersujud kepada Adam sebagai bentuk pengakuan atas kelebihan manusia (QS. Al-
Baqarah: 34). Allah juga mengajarkan nama dan pengetahuan kepada Adam yang tidak
diberikan kepada para malaikat. Narasi ini menunjukkan bahwa kemuliaan manusia
bersandar pada kapasitas intelektual dan spiritual yang Allah karuniakan. Dengan
demikian, manusia memiliki otoritas untuk mengelola bumi, tetapi otoritas itu bukan
tanpa batas. Ada nilai-nilai ketuhanan dan prinsip-prinsip tauhid yang harus menjadi
pedoman dalam setiap tindakan manusia.

Pemahaman terhadap kedudukan manusia secara tepat sangat penting untuk
mencegah penyimpangan dalam orientasi hidup. Ketika manusia melupakan hakikat
keilahiannya, ia dapat terjebak pada pemujaan berlebihan terhadap aspek material dan
kesenangan duniawi. Sebaliknya, ketika manusia mengabaikan dimensi alamiahnya
sebagai makhluk jasmani, ia dapat tercebur ke dalam pemahaman spiritual yang keliru
sehingga mengabaikan tanggung jawab sosial dan perannya di dunia. Oleh karena itu,
Islam selalu menekankan keseimbangan antara kebutuhan jasmani dan ruhani, antara
urusan dunia dan akhirat. Keseimbangan ini merupakan salah satu pilar penting dalam
menjalankan misi kekhalifahan di muka bumi.

Dalam kerangka keilmuan Islam, para ulama seperti Al-Ghazali, Ibn Sina, Al-
Farabi, dan Miskawayh telah menguraikan pandangan filosofis dan teologis mengenai
kedudukan manusia. Al-Ghazali, misalnya, menjelaskan bahwa manusia memiliki dua
kecenderungan dalam dirinya: kecenderungan menuju cahaya (ketakwaan) dan

316



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

kecenderungan menuju kegelapan (kemaksiatan). Kualitas manusia ditentukan oleh
bagaimana ia menggunakan akalnya untuk mengendalikan hawa nafsunya. Dengan kata
lain, keunggulan manusia tidak diukur dari kekuatan fisiknya, tetapi dari kemampuan
akalnya untuk memilih jalan ketaatan berdasarkan ilmu dan iman.

Selain itu, eksistensi manusia juga berkaitan erat dengan konsep tanggung jawab.
Dalam Islam, seluruh tindakan manusia akan diperhitungkan dan dipertanggungjawabkan
di hari akhir. Hal ini ditegaskan Allah dalam firman-Nya: “Maka apakah kamu mengira
bahwa Kami menciptakan kamu main-main (tanpa tujuan) dan bahwa kamu tidak akan
dikembalikan kepada Kami?” (QS. Al-Mu’minun: 115). Ayat ini menegaskan bahwa
manusia tidak mungkin hidup tanpa arah dan tujuan yang jelas. Tanggung jawab manusia
mencakup berbagai dimensi: tanggung jawab kepada Allah, kepada dirinya sendiri,
kepada manusia lain, dan kepada alam semesta.

Relevansi kajian mengenai hakikat, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab
manusia dalam Islam semakin penting di era kontemporer. Dunia modern yang
berkembang pesat dalam ilmu pengetahuan dan teknologi telah memberikan kemudahan
luar biasa bagi kehidupan manusia. Namun pada saat yang sama, modernitas juga
melahirkan krisis moral, krisis spiritual, dan bahkan krisis eksistensial. Banyak manusia
yang merasa kehilangan makna hidup meskipun secara material mencapai kesuksesan.
Fenomena pencemaran lingkungan, kekerasan sosial, dehumanisasi, serta eksploitasi
sumber daya alam menunjukkan betapa rentannya manusia ketika ia gagal mengemban
amanah kekhalifahan secara benar.

Kajian ini menjadi penting untuk memberikan kerangka pemahaman komprehensif
mengenai posisi manusia dalam tatanan kehidupan yang dirancang oleh Allah. Dengan
kembali pada konsep—konsep fundamental dalam Islam, manusia diharapkan mampu
menata ulang orientasi hidupnya agar sesuai dengan prinsip tauhid dan nilai-nilai
kemanusiaan universal. Pembahasan mengenai hakikat manusia membantu memahami
siapa manusia sesungguhnya dan potensi apa saja yang dimiliki. Kajian mengenai
eksistensi manusia memberikan pemahaman mengenai fungsi dan perannya di dunia.
Pembahasan mengenai martabat manusia menegaskan nilai dan kemuliaan yang harus
diperjuangkan. Sedangkan kajian mengenai tanggung jawab manusia memberi arah
tentang bagaimana hidup dijalani dalam koridor hukum dan etika Islam.

Berdasarkan paparan tersebut, artikel ini disusun untuk mengkaji secara konseptual
lima aspek utama kedudukan manusia menurut ajaran Islam, yaitu: (1) hakikat manusia
sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki keseimbangan jasmani dan ruhani; (2)
konsep manusia sebagai makhluk rasional yang berpotensi mencapai kesempurnaan
moral; (3) eksistensi manusia sebagai khalifah yang bertugas memakmurkan dan menjaga
bumi; (4) martabat manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah; dan (5) tanggung
jawab manusia terhadap Allah, terhadap dirinya sendiri, terhadap sesama manusia, dan
terhadap alam semesta.

Dengan fokus tersebut, penulis berharap pembahasan ini dapat memberikan
sumbangan ilmiah dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam mengenai manusia,
sekaligus menjadi rujukan normatif bagi setiap Muslim dalam menjalani kehidupan agar
tetap berada pada jalur yang dikehendaki Allah SWT. Kajian ini juga diharapkan mampu
menjawab persoalan kontemporer mengenai kemanusiaan yang semakin kompleks
dengan kembali merujuk pada prinsip-prinsip ketuhanan yang kuat dan tidak berubah
sepanjang zaman. Akhirnya, pemahaman komprehensif terhadap kedudukan manusia
dalam perspektif Islam diharapkan dapat menjadi dasar bagi pengembangan moralitas,

317



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

spiritualitas, dan peradaban manusia yang lebih beradab dan berkeadilan sesuai dengan
tujuan utama penciptaan manusia itu sendiri.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka
(library research) untuk menganalisis konsep kedudukan manusia dalam perspektif Islam.
Pemilihan metode ini didasarkan pada karakter kajian yang bertumpu pada sumber-
sumber normatif dan filosofis terkait hakikat, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab
manusia dalam ajaran Islam. Data penelitian diperoleh dari sumber primer seperti Al-
Qur’an, hadis, serta karya-karya tafsir otoritatif baik klasik maupun kontemporer, dan
dilengkapi dengan sumber sekunder berupa literatur filsafat Islam, pemikiran ulama, serta
artikel ilmiah yang membahas topik kemanusiaan dalam Islam. Pengumpulan data
dilakukan melalui teknik dokumentasi dan pencatatan terhadap informasi tertulis yang
relevan, kemudian dianalisis secara tematik melalui proses reduksi, klasifikasi,
interpretasi, dan penarikan kesimpulan. Reduksi dilakukan untuk memilih informasi yang
benar-benar berhubungan dengan fokus pembahasan, dilanjutkan dengan klasifikasi data
sesuai lima aspek utama yang diteliti. Selanjutnya, analisis dilakukan dengan pendekatan
interpretatif terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, dan pandangan filsafat Islam dari tokoh
seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, Al-Ghazali, dan Ibnu Khaldun. Untuk memastikan kekuatan
akademik dan reliabilitas kajian, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber, dengan
membandingkan data dari berbagai rujukan yang memiliki otoritas di bidang teologi dan
filsafat Islam. Dengan demikian, hasil analisis diharapkan menghasilkan pemahaman
yang mendalam, komprehensif, dan sahih mengenai kedudukan manusia dalam
pandangan Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat Manusia dalam Islam

Islam memandang manusia sebagai makhluk yang memiliki dua dimensi utama:
jasmani (materi) dan ruhani (spiritual). Al-Qur’an menjelaskan bahwa manusia
diciptakan dari tanah atau unsur materi duniawi (QS. As-Sajdah: 7), lalu Allah meniupkan
ruh-Nya sehingga manusia memperoleh kesadaran transendental (QS. Al-Hijr: 29).
Kedua unsur ini menjadikan manusia berbeda dari makhluk lain seperti hewan yang
hanya diciptakan dari materi, maupun malaikat yang hanya memiliki unsur ruhani tanpa
hawa nafsu.

Unsur jasmani membuat manusia memiliki kebutuhan fisiologis dan kemampuan
bergerak, beraktivitas, serta berkembang dalam kehidupan dunia. Namun, hakikat
manusia tidak pernah cukup dipahami hanya melalui aspek fisiknya. Unsur ruhani
menjadi pusat kecerdasan spiritual, keimanan, dan dorongan moral untuk menjalankan
kebaikan. Ia merupakan anugerah tertinggi yang memungkinkan manusia untuk
menerima wahyu, memahami nilai-nilai, dan bertanggung jawab atas pilihan hidupnya.

Dalam perspektif teologis, manusia juga memiliki fitrah, yaitu kondisi suci dan
potensi bawaan untuk mengenal dan menyembah Allah (QS. Ar-Rum: 30). Fitrah ini
dapat berkembang menjadi akhlak mulia jika dipelihara melalui ilmu, ibadah, dan
pengalaman hidup. Namun, manusia pun bisa menyimpang dari fitrah jika terpengaruh
hawa nafsu yang mengarah pada kesesatan. Dengan demikian, hakikat manusia
merupakan integrasi harmonis antara potensi kebaikan spiritual dan kemampuan biologis
yang harus dikendalikan sesuai tuntunan wahyu.

318



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

Konsep Manusia dalam Perspektif Islam

Dalam Islam, manusia diposisikan sebagai makhluk yang memiliki kemampuan
berpikir rasional (‘aql), sehingga ia mampu membedakan yang baik dan buruk. Akal
menjadi instrumen untuk memahami ayat-ayat Allah yang tertulis dalam Al-Qur’an
maupun yang tercipta dalam alam semesta (QS. Al-Mulk: 23). Dengan akalnya, manusia
dapat melakukan ijtihad, inovasi, dan kreativitas yang mengembangkan peradaban.

Selain akal, manusia juga memiliki kebebasan untuk memilih (ikhtiyar), sehingga
ia dapat menentukan tindakan dan arah hidupnya. Namun kebebasan dalam Islam
bukanlah kebebasan absolut tanpa batas. Islam menegaskan bahwa kebebasan harus
dijalankan dalam relasi penghambaan kepada Allah, karena Dialah pemilik hukum dan
kebenaran (QS. Al-Baqarah: 256). Dengan demikian, kebebasan selalu disertai tanggung
jawab moral dan hukum.

Konsep manusia dalam Islam juga menempatkan manusia sebagai makhluk sosial.
Ia tidak dapat hidup sendiri dan membutuhkan interaksi untuk memenuhi kebutuhannya.
Oleh karena itu, hubungan antar manusia harus dilandasi prinsip kasih sayang, keadilan,
dan tolong-menolong. Dengan keseimbangan antara aspek individual dan sosial, manusia
dapat mencapai keharmonisan hidup dalam bingkai ibadah kepada Allah.

Eksistensi Manusia sebagai Khalifah

Eksistensi manusia dalam Islam ditegaskan melalui peran utamanya sebagai
khalifah di bumi (QS. Al-Bagarah: 30). Tugas kekhalifahan mencakup pemeliharaan
bumi, pengelolaan sumber daya alam secara bijaksana, dan pelestarian lingkungan.
Manusia diberi potensi intelektual untuk memanfaatkan alam, tetapi juga diberi batasan
agar tidak menimbulkan kerusakan (QS. Al-A’raf: 56).

Sebagai khalifah, manusia bertanggung jawab menciptakan tatanan sosial yang adil
dan damai. Keberadaan manusia bukan hanya untuk dirinya sendiri, tetapi untuk
kemaslahatan seluruh makhluk. Eksistensi manusia memperoleh makna ketika ia
menyadari dan menjalankan amanah Ilahi dalam setiap dimensinya: spiritual, sosial,
ekonomi, dan ekologis.

Manusia juga harus menjaga relasi seimbang antara dirinya dengan Allah (hablun
minallah), dengan sesama manusia (hablun minannas), dan dengan alam (hablun minal-
alam). Jika salah satu hubungan ini terabaikan, eksistensi manusia menjadi timpang dan
kehilangan orientasi. Oleh sebab itu, manusia harus senantiasa berusaha
mengaktualisasikan seluruh potensinya dalam kerangka pengabdian kepada Allah agar
hidupnya bernilai di dunia dan akhirat.

Martabat Manusia sebagai Makhluk Mulia

Islam mengakui bahwa manusia memiliki martabat yang tinggi dan kemuliaan di
hadapan Allah. Hal ini ditegaskan dalam QS. Al-Isra: 70 bahwa Allah telah memuliakan
anak cucu Adam dan mengangkat kedudukannya di atas banyak makhluk lain. Kemuliaan
tersebut bersifat universal dan melekat pada setiap manusia, tanpa memandang suku, ras,
jenis kelamin, maupun kedudukan sosial.

Martabat manusia dalam Islam tidak ditentukan oleh faktor lahiriah maupun
kekayaan, tetapi oleh ketakwaan kepada Allah (QS. Al-Hujurat: 13). Ketakwaan menjadi
ukuran utama kemuliaan manusia, karena ia merefleksikan ketaatan dan kualitas amal.
Oleh sebab itu, Islam sangat menekankan perlindungan terhadap hak asasi manusia,
termasuk hak hidup, hak beribadah, hak berpendapat, dan hak memperoleh keadilan.

319



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

Tingginya martabat manusia menuntut adanya penghormatan dan perlindungan
terhadap setiap individu sebagai bagian dari nilai etika sosial Islam. Perendahan martabat
manusia, seperti kekerasan, diskriminasi, perbudakan modern, atau penindasan,
merupakan bentuk pelanggaran terhadap ajaran fundamental Islam. Sejalan dengan itu,
manusia dituntut untuk berbuat baik kepada sesama, menjaga kehormatan dan harga diri
sebagai wujud penghargaan terhadap martabat yang dianugerahkan Allah.

Tanggung Jawab Manusia di Dunia dan Akhirat
Kemuliaan dan potensi besar yang dimiliki manusia menjadikannya subjek yang
bertanggung jawab atas segala perbuatannya. Tanggung jawab tersebut meliputi berbagai
aspek:
1. Tanggung jawab kepada Allah (hablun minallah)
Menjalankan ibadah, menaati perintah, menjauhi larangan, serta menjaga kemurnian
tauhid menjadi bentuk tanggung jawab utama. Manusia akan dimintai
pertanggungjawaban atas amal ibadahnya hingga hal yang sekecil-kecilnya.
2. Tanggung jawab terhadap diri sendiri
Islam mewajibkan manusia menjaga akal, kesehatan, keselamatan diri, dan
mengembangkan ilmu serta akhlak mulia. Mengabaikan diri termasuk bentuk
kezaliman terhadap amanah Allah.
3. Tanggung jawab sosial (hablun minannas)
Manusia dituntut menegakkan keadilan, menunaikan hak sesama, membangun
ukhuwah, dan berkontribusi bagi kesejahteraan bersama. Menyakiti atau merugikan
orang lain akan dimintai pertanggungjawaban khusus di hari kiamat.
4. Tanggung jawab terhadap alam
Alam adalah amanah yang harus dijaga dari kerusakan. Eksploitasi berlebihan dan
pencemaran lingkungan merupakan pelanggaran terhadap tugas kekhalifahan.
Al-Qur’an menekankan bahwa hidup di dunia adalah ujian (QS. Al-Mulk: 2) dan
semua perbuatan manusia akan diperhitungkan di hari pembalasan (QS. AlI-Mu’minun:
115). Dengan demikian, manusia harus menjadikan kehidupan dunia sebagai ladang amal
untuk meraih keselamatan dan kemuliaan di akhirat.

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa Islam memberikan perhatian yang sangat mendalam
terhadap hakikat, konsep, eksistensi, martabat, dan tanggung jawab manusia. Manusia
dipandang sebagai makhluk yang memiliki keistimewaan karena perpaduan unsur
jasmani yang bersifat material dan ruhani yang bersifat transendental. Dengan dibekali
akal, kebebasan berkehendak, fitrah ketuhanan, serta potensi moralitas, manusia diberi
amanah untuk menjalankan peran kekhalifahan di bumi. Eksistensi manusia hanya
memperoleh makna ketika seluruh potensi yang dianugerahkan Allah diaktualisasikan
dalam pengabdian kepada-Nya dan dalam upaya memakmurkan kehidupan sosial serta
menjaga kelestarian alam. Islam menegaskan bahwa martabat manusia adalah luhur dan
dijaga oleh Allah tanpa memandang perbedaan ras, budaya, atau status sosial. Namun,
kemuliaan tersebut melahirkan tanggung jawab besar yang harus dipertanggungjawabkan
di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, pemahaman komprehensif tentang kedudukan
manusia dalam perspektif Islam menjadi fondasi penting bagi pembentukan peradaban
manusia yang bermartabat, adil, beretika, dan berorientasi pada kebaikan universal sesuai
tuntunan wahyu yang telah Allah amanahkan kepada umat manusia.

320



Copyright © 2025: Ahmad Hendri Maulana, Muhammad Fitri, & Muhammad Nauval

DAFTAR PUSTAKA

Agustina, A., Suwandewi, A., Tunggal, T., & Daiyah, I. (2022). Sisi Edukatif Pendidikan
Islam Dan Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi Covid-19 Di Kalimantan
Selatan. JIS: Journal Islamic Studies, 1(1).

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the Metaphysics of Islam. ISTAC.
Al-Faruqi, I. R. (1992). Tawhid: Its Implications for Thought and Life. 111T.
Al-Ghazali. (2002). Ihya’ Ulumuddin (A. A. Attar, Ed.). Dar al-Fikr.
Al-Qaradawi, Y. (1995). Human Rights in Islam. Islamic Publishing House.

Al-Razi, F. (2010). The Great Exegesis: Mafatih al-Ghayb (Vol. 1-32). Dar al-Kutub al-
[Imiyyah.

Anam, H. K., Latifah Husien Thalib, M. P., Hanura Aprilia, N., Kep, M., Wulan, D. R.,
Kep, M., ... & Kep, M. (2022). Komunikasi Antarpribadi Meningkatkan Efektivitas
Kecakapan Interpersonal dalam Bidang Kesehatan.

Igbal, M. (2013). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Stanford University
Press.

Latifah, L., & Awad, A. (2023). Metode Pendidikan Karakter Di Pesantren Dalam
Perspektif Pendidikan Agama Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 1(3).

Nast, S. H. (2010). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. SUNY Press.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Ngalimun, N., Matin, A., & Munadi, M. (2022). Building Democratic Values in
Independent Policy Learning Through Multicultural Learning Communication.
Jurnal Transformatif (Islamic Studies), 6(1), 33-48.

Riinawati, N. (2022). Implementation of Character Education in Islamic Perspective at
School. Journal of Positive Psychology and Wellbeing, 6(1), 561-566.

Sardar, Z. (2017). Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text
of Islam. Oxford University Press.

Shihab, M. Q. (2000). Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan
Umat. Mizan.

Suprapti, S., [Imiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah Learning
Management to Explore the Potential of Madrasah Students. Budapest
International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 4664-
4673.

Toshihiko Izutsu. (2008). Ethico-Religious Concepts in the Qur'an. McGill-Queen’s
University Press.

321



