JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 322-328

e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

RL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523

INFORMED CONSENT DALAM KERANGKA ETIK
ISLAM: TANTANGAN BUDAYA DAN PRAKTIK
KOMUNIKASI ANTARA TENAGA MEDIS
MUSLIM DAN PASIEN

Muhammad Ritaudin Noor!", & Latifah?
*1&2 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin
*e-mail: mritaudin@gmail.com

Submit Tgl: 11-November-2025  Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025

Abstrak: Informed consent adalah pilar etika medis yang menjunjung hak pasien atas
informasi dan otonomi keputusan. Dalam konteks Islam, prinsip-prinsip syariah seperti
magqasid al-shariah, adab medik, dan makna menjaga kehormatan serta martabat pasien
membentuk kerangka komunikasi antara tenaga medis Muslim dan pasien. Perbedaan
budaya, keyakinan, dan nuansa hukum figh dapat mempengaruhi proses persetujuan,
pemahaman informasi, serta kepercayaan terhadap institusi kesehatan. Beberapa kendala
utama muncul meliputi variasi pemahaman mengenai hak informasi dan batas kedudukan
keluarga dalam keputusan medis, interpretasi konsep keikhlasan, musyawah, dan
wali/wali pasien mempengaruhi sejauh mana persetujuan bersifat independent, bahasa
medis teknis yang kompleks serta penggunaan istilah yang tidak familier meningkatkan
ketidakpastian pasien, kekhawatiran mengenai privasi, kerahasiaan, dan izin berbagi
informasi di antara anggota tim multidisiplin, perbedaan pandangan terkait risiko dan
manfaat intervensi yang dipahami secara berbeda antara nilai-nilai keagamaan dan bukti
klinis. Strategi praktis yang disarankan meliputi penggunaan bahasa sederhana yang
disesuaikan dengan konteks budaya, pelatihan komunikasi etika Islami bagi tenaga
kesehatan, penyertaan unsur figh medik dalam prosedur informed consent, serta
penggunaan media edukasi berbasis budaya (infografik dan video pendek) yang
menekankan maqasid al-shariah berupa perlindungan nyawa, akal, keturunan, agama, dan
harta.

Kata Kunci: Informed Consent; Kerangka Etik Islam; Tantangan Budaya; Praktik
Komunikasi; Tenaga Medis dan Pasien

Abstract: Informed consent is a pillar of medical ethics that upholds the patient's right to
information and autonomy in decision-making. In the Islamic context, the principles of
Sharia such as maqasid al-shariah, adab medik, and the preservation of the honor and
dignity of the patient shape the framework of communication between Muslim health
professionals and patients. Cultural differences, beliefs, and nuances of figh can influence
the consent process, understanding of information, and trust in health institutions. Major
challenges include variations in understanding of the rights to information and the role
of family in medical decisions, interpretations of concepts such as ikhlas, musyawarah,
and wali of the patient affecting the degree to which consent is independent, complex
technical medical language and unfamiliar terms increasing patient uncertainty,
concerns about privacy, confidentiality, and consent to share information among
multidisciplinary team members, and differing views on risks and benefits of interventions
as understood differently between religious values and clinical evidence. Practical
strategies suggested include using plain language tailored to cultural context, training
healthcare workers in Islamic ethics communication, incorporating figh medik elements
into the informed consent procedure, and utilizing culture-based educational media
(infographics and short videos) that emphasize maqasid al-shariah: the protection of life,
intellect, lineage, religion, and property.

322


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523
mailto:mritaudin@gmail.com

Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

Keywords:  Informed Consent; Islamic Ethical Framework; Cultural Challenges;
Communication Practices; Medical Personnel and Patients

Cara mengutip Noor, M. R., & Latifah. (2025). Informed Consent dalam Kerangka Etik Islam: Tantangan
Budaya dan Praktik Komunikasi antara Tenaga Medis Muslim dan Pasien. JIS: Journal
Islamic Studies, 3(3), 322-328. https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523

PENDAHULUAN

Informed consent atau informasi persetujuan tindakan medik merupakan pilar
utama etika medis yang menegaskan hak pasien atas informasi yang relevan serta otonomi
dalam pengambilan keputusan Kesehatan sebelum terlibat dalam suatu tindakan medis.
Dalam praktik klinis, persetujuan tersebut tidak hanya menilai kemampuan pasien
memahami risiko dan manfaat intervensi, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai
kemanusiaan dan martabat individu. Ketika konteks budaya dan keyakinan agama
menjadi bagian integral pertemuan antara tenaga medis dan pasien, kerangka etika Islam
menawarkan pedoman melalui maqasid al-shariah (tujuan syariah), adab medik (etika
profesi), serta prinsip perlindungan terhadap nyawa, akal, keturunan, agama, dan harta.

Saat ini jumlah fasilitas layanan kesehatan berbasis syariah meningkat seiring
meningkatnya permintaan masyarakat terhadap layanan yang selaras dengan nilai-nilai
Islam. Rumah sakit syariah tidak hanya menyediakan layanan medis, tetapi juga
memperhatikan prinsip figh, adab medik, dan maqasid al-shariah dalam semua aspek
operasional, termasuk kebijakan informed consent. Perkembangan ini mendorong
perlunya pedoman komunikasi yang tidak hanya memenuhi standar kedokteran terkini,
tetapi juga sensitif budaya dan kerangka hukum agama, agar pasien Muslim menerima
informasi yang jelas, memahami risiko dan manfaat secara cukup, serta dapat membuat
keputusan secara otonom tanpa kehilangan identitas keagamaan. Integrasi unsur figh
medik ke dalam prosedur persetujuan relevan untuk memastikan bahwa praktik klinis
sejalan dengan keyakinan pasien, keluarga, dan komunitas, sambil menjaga kehormatan
pasien, kerahasiaan, serta kualitas pelayanan kesehatan secara menyeluruh.

Pentingnya informed consent didalam prespektif hukum Islam tidak terbatas pada
dimensi etika, tetapi juga melibatkan aspek hukum yang fundamental. Sehingga pada
konteks ini, ketidaksetujuan atau penolakan terhadap tindakan medis oleh pasien harus
dihormati sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam. Kesadaran akan setiap hak-hak
pasien dan kewajiban sebagai pemberi layanan Kesehatan untuk memberikan informasi
yang jelas merupakai bagian dari sistem hukum Islam yang menekankan nilai keadilan
dan martabat kemanusiaan.

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis konsep Informed Consent
dalam Kerangka Etik Islam (hukum dan etika Islam), terutama dengan fokus pada
tantangan budaya dan nuansa figh yang memengaruhi otonomi pasien. Selain itu,
penelitian ini bertujuan merumuskan strategi praktik komunikasi yang efektif antara
tenaga medis Muslim dan pasien, serta mengidentifikasi relevansinya dalam praktik
kesehatan kontemporer. Hasilnya diharapkan dapat memberikan pandangan yang
komprehensif mengenai upaya perlindungan hak pasien yang terintegrasi, etis, dan selaras
dengan nilai-nilai keislaman.

Informed Consent adalah sebuah proses persetujuan yang diberikan oleh pasien atau
partisipan secara sukarela dan berdasarkan pemahaman penuh. Ini berarti pasien harus

323


https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523

Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

menerima informasi yang lengkap dan memadai sebelum menjalani prosedur medis,
intervensi, atau penelitian. Konsep ini sangat penting untuk melindungi hak-hak individu
dalam bidang kesehatan. Tujuannya adalah memastikan pasien memiliki pengetahuan
yang cukup tentang prosedur, risiko, dan manfaatnya sebelum mereka menyetujui
tindakan tersebut. (Syamsuddin, 2017).

Dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi kesehatan yang
pesat, praktik Persetujuan Setelah Penjelasan (/nformed Consent) menjadi isu yang sangat
krusial. Informed Consent tidak hanya merupakan manifestasi dari prinsip etika medis
universal (otonomi), tetapi juga memiliki relevansi signifikan dalam kerangka Hukum
Islam (Syariah). Syariah memberikan landasan etika yang kokoh dalam menjaga hak-hak
individu (hugiiqg al- ‘ibad), termasuk hak atas informasi dan otonomi keputusan terkait
perawatan kesehatan. (Febrina, 2024)

Sebagai konsep yang dapat diinternalisasi dalam Hukum Islam, Informed Consent
mencerminkan nilai-nilai fundamental seperti keadilan ( ‘adl), kebebasan (hurriyyah), dan
tanggung jawab (mas'uliyyah). Prinsip-prinsip etika Islam mewajibkan bahwa setiap
individu memiliki hak untuk memperoleh informasi yang transparan mengenai tindakan
medis dan berhak untuk memberikan persetujuan atau penolakan. Landasan normatif
praktik ini berakar pada ayat-ayat Al-Quran dan Hadis yang menggarisbawahi pentingnya
transparansi dan keterlibatan aktif pasien dalam proses pengambilan keputusan
terapeutik. (Febrina, 2024).

Pasien adalah setiap individu yang menerima atau akan menerima perawatan,
intervensi, atau layanan kesehatan dari seorang profesional atau institusi kesehatan
(seperti rumah sakit, klinik, atau praktik dokter). Didalam hukum berfokus pada hak,
pasien adalah subjek yang memiliki hak atas perlindungan, kerahasiaan, informasi dan
hak untuk menolak atau menyetujui intervensi medis yang ditujukan kepadanya.

Pasien didefinisikan sebagai individu yang menderita penyakit dan memerlukan
intervensi atau bantuan profesional dari tenaga medis (dokter) untuk penyembuhan.
Selain kebutuhan akan perawatan, pasien juga dicirikan sebagai pihak yang awam
mengenai kondisi penyakitnya. (Wila, 2001).

Magasid al-Shari‘ah (tujuan penetapan hukum) merupakan konsep fundamental
dalam kajian hukum Islam (usil al-figh), yang dijadikan landasan wajib bagi para
mujtahid dalam melakukan ijtihad. Berdasarkan telaah literatur, konsep Magdasid al-
Shari‘ah disimpulkan sebagai hikmah dan ‘/lat (alasan logis) ditetapkannya suatu
hukum. Penting untuk dicatat bahwa dalam wusi/ al-figh, ‘illat didefinisikan secara
spesifik sebagai sifat yang zZahir (jelas), mundabit (terukur), dan mundsib (sesuai), yang
keberadaannya secara objektif menjadi penentu adanya hukum (sabab). Keragaman
definisi Magasid al-Shari‘ah di kalangan ulama mencerminkan dinamika keluasan
Syariah Islam dan perkembangan ijtihdd dari masa ke masa. (Paryadi, 2021)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis Kajian Pustaka (Library Research) dengan
kombinasi pendekatan normatif-filosofis dan deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih
karena subjek penelitian adalah analisis konsep, yang menuntut penelusuran terhadap
sumber-sumber hukum dan etika. Secara spesifik, metode ini bertujuan untuk
menganalisis bagaimana prinsip Syariah (sebagai Kerangka Etik Islam) berinteraksi
dengan Informed Consent serta bagaimana penelitian ini membedah dan menggabungkan
domain Etika Medis universal dengan Hukum Islam. Pada akhirnya, metode ini akan

324



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

mengungkap relevansi dan implikasi temuan normatif tersebut dalam konteks praktik
medis kontemporer bagi tenaga medis Muslim dan pasien.

Proses analisis data dilakukan melalui tiga tahapan utama yang sistematis. Pertama,
dilakukan analisis terminologis dan kontekstual terhadap teks figh dan jurnal ilmiah untuk
membangun landasan teoretis Informed Consent dalam perspektif Etik Islam. Kedua,
dilakukan kajian normatif dan korelasi yang berfokus pada analisis prinsip fundamental
hukum dan etika Islam, kemudian mengaitkannya dengan hak-hak otonomi pasien guna
mengidentifikasi batas dan tantangan budaya yang memengaruhi persetujuan. Ketiga,
tahapan diakhiri dengan sintesis strategis dan interpretasi kontemporer untuk menafsirkan
keterkaitan antara hukum Syariah dan hak-hak pasien, yang bertujuan merumuskan
rekomendasi praktik komunikasi yang efektif dan relevan bagi interaksi klinis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Landasan Normatif Informed Consent dalam Etik Islam

Secara normatif, Informed Consent merupakan salah satu fondasi penting dalam
praktik medis modern sebagai bentuk perlindungan terhadap hak dan martabat pasien.
Dalam perspektif Etik Islam, prinsip ini sejatinya telah tertanam dalam nilai-nilai Syariah
yang menekankan perlindungan terhadap lima tujuan utama (al-Dharuriyyat al-
Khamsah) dalam Magqasid al-Shariah: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Persetujuan medis yang diberikan secara sadar adalah bentuk nyata dari pelaksanaan hifz
al-nafs (perlindungan jiwa) karena setiap tindakan medis menyangkut keselamatan hidup
seseorang yang wajib dijaga sesuai perintah agama. Selain itu, Informed Consent juga
berkaitan erat dengan hifz al-‘aql (perlindungan akal), sebab keputusan medis harus
diambil berdasarkan pemahaman yang jelas, bebas dari tekanan maupun manipulasi.
Proses pemberian persetujuan menuntut adanya informasi yang lengkap, benar, serta
dapat dipahami oleh pasien sehingga ia dapat menggunakan akal sehatnya untuk memilih
tindakan terbaik bagi dirinya.

Lebih lanjut, konsep keadilan (‘adl) dalam ajaran Islam menuntut adanya
keseimbangan dan penghargaan terhadap hak pihak-pihak yang terlibat. Dalam hubungan
dokter dan pasien, ‘adl diwujudkan melalui transparansi dan penghargaan terhadap hak
pasien untuk mengetahui seluruh risiko, manfaat, serta alternatif tindakan medis sebelum
memberikan keputusan. Di sisi lain, tenaga medis memiliki kewajiban (faklif) serta
tanggung jawab moral (mas uliyyah) untuk menjelaskan informasi secara jujur dan tidak
menyembunyikan fakta yang relevan. Prinsip amanah juga menjadi nilai utama yang
mengikat tenaga medis dalam menyampaikan informasi secara objektif, akurat, dan
bertanggung jawab karena profesi kedokteran dipandang sebagai profesi mulia yang tidak
boleh mencederai kepercayaan masyarakat.

Hak pasien untuk menyetujui atau menolak tindakan medis juga merupakan bagian
dari penghormatan terhadap martabat manusia (karamah al-insan). Al-Qur’an
menegaskan bahwa manusia dimuliakan oleh Allah (QS. Al-Isra: 70), sehingga segala
intervensi terhadap tubuh manusia harus dilakukan hanya dengan ridha (kerelaan) yang
sah. Oleh karena itu, tindakan medis tanpa persetujuan pasien yang kompeten, kecuali
dalam keadaan darurat yang membahayakan jiwa, dapat dianggap bertentangan dengan
prinsip etis dan hukum Islam. Dengan demikian, Informed Consent dalam pandangan
Islam tidak hanya bernilai sebagai prosedur administratif, melainkan sebagai kewajiban
moral dan religius yang menjamin otonomi, kehormatan, serta keselamatan pasien
sebagai hamba Allah yang memiliki hak hidup dan kesehatan.

325



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

Tantangan Budaya dan Komunikasi dalam Praktik Klinis

Walaupun konsep Informed Consent sejalan dengan nilai-nilai Syariah,
penerapannya dalam konteks masyarakat Muslim, khususnya Indonesia, menghadapi
sejumlah kendala budaya, sosial, dan komunikasi. Salah satu tantangan umum adalah
adanya dominasi peran keluarga atau wali dalam proses pengambilan keputusan medis.
Dalam budaya kolektivistik, keputusan kesehatan tidak semata-mata menjadi milik
individu, tetapi sering melibatkan musyawarah keluarga. Hal ini terkadang menimbulkan
ketegangan antara prinsip otonomi individual dengan norma sosial yang menekankan
kekeluargaan. Pasien dewasa dan kompeten sering kali ditempatkan pada posisi pasif,
sementara keluarga berperan lebih dominan dalam menentukan nasib medisnya. Situasi
seperti ini berpotensi mengaburkan makna Informed Consent sebagai persetujuan yang
diberikan secara bebas dan sadar oleh pasien itu sendiri.

Selain itu, hambatan komunikasi berperan signifikan dalam melemahkan validitas
Informed Consent. Tenaga medis kerap menggunakan istilah klinis atau bahasa teknis
yang tidak dipahami oleh pasien, sehingga menimbulkan ghaflah (ketidakpahaman) yang
kontraproduktif terhadap persetujuan yang sah. Ketika bahasa dan cara penyampaian
tidak sensitif terhadap latar belakang budaya dan pendidikan pasien, proses pemberian
informasi menjadi tidak efektif dan dapat mengurangi kepercayaan pasien terhadap
dokter. Tidak jarang pasien akhirnya menyetujui tindakan medis hanya karena rasa takut,
tekanan emosional, atau sikap pasrah terhadap otoritas tenaga medis.

Di samping itu, terdapat pula faktor teologis yang memengaruhi cara pasien dan
keluarga memersepsikan risiko medis dan intervensi kesehatan. Sebagian masyarakat
memiliki pemahaman bahwa penyakit dan kesembuhan sepenuhnya merupakan ketetapan
Allah (fakdir) sehingga ikhtiar medis dianggap sekunder. Pemahaman ini jika tidak
diarahkan dengan baik dapat menimbulkan sikap fatalistik yang menghambat partisipasi
aktif dalam proses Informed Consent. Kekhawatiran terhadap kerahasiaan medis (sirr)
juga muncul dalam praktik kolaboratif tenaga kesehatan multidisiplin, sehingga informasi
penting terkadang tidak diberikan secara terbuka kepada pasien. Seluruh faktor ini
memperlihatkan bahwa penerapan Informed Consent membutuhkan pendekatan
kontekstual untuk menjembatani kesenjangan antara prinsip normatif dan realitas klinis
yang kompleks.

Strategi Integratif dalam Implementasi Informed Consent Berbasis Islam

Guna memastikan bahwa Informed Consent tidak hanya sekadar prosedur
administratif, tetapi juga menjadi proses edukatif dan etis yang menghormati nilai Islam,
diperlukan strategi yang integratif dan berkelanjutan. Pertama, pelatihan komunikasi
berbasis Etika Islami bagi tenaga medis menjadi langkah penting. Pelatihan ini termasuk
pemahaman mengenai nilai-nilai Magasid al-Shariah, cara menghargai otonomi pasien,
serta keterampilan menyampaikan informasi secara jelas dan empatik. Pelatihan ini juga
dapat membantu tenaga medis memahami bagaimana menyeimbangkan peran wali
dengan hak pasien, terutama dalam konteks masyarakat yang sangat menjunjung nilai
kekeluargaan.

Kedua, prosedur Informed Consent harus dirancang agar sensitif terhadap budaya,
bahasa, dan tingkat literasi kesehatan pasien. Penggunaan media edukasi seperti brosur,
video, atau infografik berbasis nilai Islam dapat menjadi solusi efektif. Penyampaian
hubungan antara tindakan medis dengan tujuan syariah, seperti menjaga jiwa dan akal,
dapat memperkuat penerimaan pasien terhadap tindakan medis yang direkomendasikan.

326



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

Edukasi ini membantu mengubah pandangan fatalistik menjadi ikhtiar yang disadari
sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab menjaga amanah kesehatan yang
diberikan oleh Allah.

Ketiga, lembaga kesehatan perlu memiliki kebijakan yang jelas dalam menghormati
kerahasiaan pasien dan memberikan ruang bagi pasien untuk mengambil keputusan tanpa
tekanan. Model komunikasi shared decision making dapat diterapkan untuk
mengakomodasi nilai musyawarah dalam Islam tanpa menghilangkan hak otonomi
pasien. Dengan cara ini, keluarga tetap dapat berperan sebagai pendamping dan pemberi
dukungan emosional, namun keputusan akhir tetap berada pada pasien yang kompeten.

Pada akhirnya, integrasi etika Islam dalam praktik Informed Consent akan
meningkatkan kepercayaan masyarakat terhadap layanan kesehatan. Proses persetujuan
yang dijalankan secara profesional, ramah budaya, dan berbasis keagamaan bukan hanya
memenuhi standar etik kedokteran modern, tetapi juga menjadi sarana memperkuat nilai
kemanusiaan dan religius yang menjadi landasan utama dalam pelayanan kesehatan
masyarakat Muslim.

DAFTAR PUSTAKA

Attoyib, 1. (2025). Kedudukan Hukum Informed Consent Dalam Hubungan Hukum
Antara Pasien Dan Tenaga Medis Dalam Pelayanan Di Rumah Sakit (Doctoral
dissertation, Universitas Islam Sultan Agung Semarang).

Ay, A. (2025). Amanah Dalam Islam Dan Implentasinya Pada Praktik Pelayanan
Kesehatan
Modern. https://ssrn.com/abstract=5314656 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314
656

Febrina, D., Irwansyah, 1., & Agus Tantri, D. (2024). Pentingnya Informed Consent
Dalam Perspektif Hukum Islam. Jurnal llmiah Wahana Pendidikan, 10(20), 178-
183. https://doi.org/10.5281/zenodo.14273203

Harahap, R. A., Kholijah, A., Fahlevi, M. R., & Mazid, R. A. (2024). Hubungan Hukum
Antara Pasien dan Tenaga Medis dalam Pelayanan Kesehatan dalam Perspektif
Hukum Islam. Jurnal Kolaboratif Sains, 7(9), 3639-3643.

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui
Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era
Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50.

Latifah, L., Ngalimun, N., Setiawan, M. A., & Harun, M. H. (2020). Kecakapan
behavioral dalam proses pembelajaran PAI Melalui Komunikasi Interpersonal.
Bitnet: Jurnal Pendidikan Teknologi Informasi, 5(2), 36-42.

Ngalimun, H. (2017). Ilmu Komunikasi Sebuah Pengantar Praktis. Banjarmasin: Pustaka
Banua.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.Paryadi, P. (2021). Maqgashid Syariah: Definisi
Dan Pendapat Para Ulama. Cross-border, 4(2), 201-216.

Riinawati, N. (2022). Implementation of Character Education in Islamic Perspective at
School. Journal of Positive Psychology and Wellbeing, 6(1), 561-566.

327


https://ssrn.com/abstract=5314656
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314656
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314656
https://doi.org/10.5281/zenodo.14273203

Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah

Syamsuddin, Helmy Faishal. (2017). Informed Consent dalam Praktik Kedokteran:
Perspektif Hukum Islam. Al-Mizan: Jurnal Hukum dan Humaniora, 1(2), 111-128.

328



