
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 322-328 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

322 
 

RL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523 

 

INFORMED CONSENT DALAM KERANGKA ETIK 

ISLAM: TANTANGAN BUDAYA DAN PRAKTIK 

KOMUNIKASI ANTARA TENAGA MEDIS 

MUSLIM DAN PASIEN 
 

Muhammad Ritaudin Noor1*, & Latifah2 

*1&2 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin 

*e-mail: mritaudin@gmail.com 

 
Submit Tgl: 11-November-2025 Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025 

 
Abstrak: Informed consent adalah pilar etika medis yang menjunjung hak pasien atas 

informasi dan otonomi keputusan. Dalam konteks Islam, prinsip-prinsip syariah seperti 

maqasid al-shariah, adab medik, dan makna menjaga kehormatan serta martabat pasien 

membentuk kerangka komunikasi antara tenaga medis Muslim dan pasien. Perbedaan 

budaya, keyakinan, dan nuansa hukum fiqh dapat mempengaruhi proses persetujuan, 

pemahaman informasi, serta kepercayaan terhadap institusi kesehatan. Beberapa kendala 

utama muncul meliputi variasi pemahaman mengenai hak informasi dan batas kedudukan 

keluarga dalam keputusan medis, interpretasi konsep keikhlasan, musyawah, dan 

wali/wali pasien mempengaruhi sejauh mana persetujuan bersifat independent, bahasa 

medis teknis yang kompleks serta penggunaan istilah yang tidak familier meningkatkan 

ketidakpastian pasien, kekhawatiran mengenai privasi, kerahasiaan, dan izin berbagi 

informasi di antara anggota tim multidisiplin, perbedaan pandangan terkait risiko dan 

manfaat intervensi yang dipahami secara berbeda antara nilai-nilai keagamaan dan bukti 

klinis. Strategi praktis yang disarankan meliputi penggunaan bahasa sederhana yang 

disesuaikan dengan konteks budaya, pelatihan komunikasi etika Islami bagi tenaga 

kesehatan, penyertaan unsur fiqh medik dalam prosedur informed consent, serta 

penggunaan media edukasi berbasis budaya (infografik dan video pendek) yang 

menekankan maqasid al-shariah berupa perlindungan nyawa, akal, keturunan, agama, dan 

harta. 

 

Kata Kunci:  Informed Consent; Kerangka Etik Islam; Tantangan Budaya; Praktik 

Komunikasi; Tenaga Medis dan Pasien 

 

Abstract: Informed consent is a pillar of medical ethics that upholds the patient's right to 

information and autonomy in decision-making. In the Islamic context, the principles of 

Sharia such as maqasid al-shariah, adab medik, and the preservation of the honor and 

dignity of the patient shape the framework of communication between Muslim health 

professionals and patients. Cultural differences, beliefs, and nuances of fiqh can influence 

the consent process, understanding of information, and trust in health institutions. Major 

challenges include variations in understanding of the rights to information and the role 

of family in medical decisions, interpretations of concepts such as ikhlas, musyawarah, 

and wali of the patient affecting the degree to which consent is independent, complex 

technical medical language and unfamiliar terms increasing patient uncertainty, 

concerns about privacy, confidentiality, and consent to share information among 

multidisciplinary team members, and differing views on risks and benefits of interventions 

as understood differently between religious values and clinical evidence. Practical 

strategies suggested include using plain language tailored to cultural context, training 

healthcare workers in Islamic ethics communication, incorporating fiqh medik elements 

into the informed consent procedure, and utilizing culture-based educational media 

(infographics and short videos) that emphasize maqasid al-shariah: the protection of life, 

intellect, lineage, religion, and property. 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523
mailto:mritaudin@gmail.com


Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

323 
 

 

Keywords:  Informed Consent; Islamic Ethical Framework; Cultural Challenges; 

Communication Practices; Medical Personnel and Patients 

 

Cara mengutip Noor, M. R., & Latifah. (2025). Informed Consent dalam Kerangka Etik Islam: Tantangan 

Budaya dan Praktik Komunikasi antara Tenaga Medis Muslim dan Pasien. JIS: Journal 

Islamic Studies, 3(3), 322–328. https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523      
 

 

 

PENDAHULUAN 

Informed consent atau informasi persetujuan tindakan medik merupakan pilar 

utama etika medis yang menegaskan hak pasien atas informasi yang relevan serta otonomi 

dalam pengambilan keputusan Kesehatan sebelum terlibat dalam suatu tindakan medis. 

Dalam praktik klinis, persetujuan tersebut tidak hanya menilai kemampuan pasien 

memahami risiko dan manfaat intervensi, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai 

kemanusiaan dan martabat individu. Ketika konteks budaya dan keyakinan agama 

menjadi bagian integral pertemuan antara tenaga medis dan pasien, kerangka etika Islam 

menawarkan pedoman melalui maqasid al-shariah (tujuan syariah), adab medik (etika 

profesi), serta prinsip perlindungan terhadap nyawa, akal, keturunan, agama, dan harta. 

Saat ini jumlah fasilitas layanan kesehatan berbasis syariah meningkat seiring 

meningkatnya permintaan masyarakat terhadap layanan yang selaras dengan nilai-nilai 

Islam. Rumah sakit syariah tidak hanya menyediakan layanan medis, tetapi juga 

memperhatikan prinsip fiqh, adab medik, dan maqasid al-shariah dalam semua aspek 

operasional, termasuk kebijakan informed consent. Perkembangan ini mendorong 

perlunya pedoman komunikasi yang tidak hanya memenuhi standar kedokteran terkini, 

tetapi juga sensitif budaya dan kerangka hukum agama, agar pasien Muslim menerima 

informasi yang jelas, memahami risiko dan manfaat secara cukup, serta dapat membuat 

keputusan secara otonom tanpa kehilangan identitas keagamaan. Integrasi unsur fiqh 

medik ke dalam prosedur persetujuan relevan untuk memastikan bahwa praktik klinis 

sejalan dengan keyakinan pasien, keluarga, dan komunitas, sambil menjaga kehormatan 

pasien, kerahasiaan, serta kualitas pelayanan kesehatan secara menyeluruh. 

Pentingnya informed consent didalam prespektif hukum Islam tidak terbatas pada 

dimensi etika, tetapi juga melibatkan aspek hukum yang fundamental. Sehingga pada 

konteks ini, ketidaksetujuan atau penolakan terhadap tindakan medis oleh pasien harus 

dihormati sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam. Kesadaran akan setiap hak-hak 

pasien dan kewajiban sebagai pemberi layanan Kesehatan untuk memberikan informasi 

yang jelas merupakai bagian dari sistem hukum Islam yang menekankan nilai keadilan 

dan martabat kemanusiaan. 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis konsep Informed Consent 

dalam Kerangka Etik Islam (hukum dan etika Islam), terutama dengan fokus pada 

tantangan budaya dan nuansa fiqh yang memengaruhi otonomi pasien. Selain itu, 

penelitian ini bertujuan merumuskan strategi praktik komunikasi yang efektif antara 

tenaga medis Muslim dan pasien, serta mengidentifikasi relevansinya dalam praktik 

kesehatan kontemporer. Hasilnya diharapkan dapat memberikan pandangan yang 

komprehensif mengenai upaya perlindungan hak pasien yang terintegrasi, etis, dan selaras 

dengan nilai-nilai keislaman. 

Informed Consent adalah sebuah proses persetujuan yang diberikan oleh pasien atau 

partisipan secara sukarela dan berdasarkan pemahaman penuh. Ini berarti pasien harus 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1523


Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

324 
 

menerima informasi yang lengkap dan memadai sebelum menjalani prosedur medis, 

intervensi, atau penelitian. Konsep ini sangat penting untuk melindungi hak-hak individu 

dalam bidang kesehatan. Tujuannya adalah memastikan pasien memiliki pengetahuan 

yang cukup tentang prosedur, risiko, dan manfaatnya sebelum mereka menyetujui 

tindakan tersebut. (Syamsuddin, 2017). 

Dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi kesehatan yang 

pesat, praktik Persetujuan Setelah Penjelasan (Informed Consent) menjadi isu yang sangat 

krusial. Informed Consent tidak hanya merupakan manifestasi dari prinsip etika medis 

universal (otonomi), tetapi juga memiliki relevansi signifikan dalam kerangka Hukum 

Islam (Syariah). Syariah memberikan landasan etika yang kokoh dalam menjaga hak-hak 

individu (huqūq al-‘ibād), termasuk hak atas informasi dan otonomi keputusan terkait 

perawatan kesehatan. (Febrina, 2024) 

Sebagai konsep yang dapat diinternalisasi dalam Hukum Islam, Informed Consent 

mencerminkan nilai-nilai fundamental seperti keadilan (‘adl), kebebasan (hurriyyah), dan 

tanggung jawab (mas'uliyyah). Prinsip-prinsip etika Islam mewajibkan bahwa setiap 

individu memiliki hak untuk memperoleh informasi yang transparan mengenai tindakan 

medis dan berhak untuk memberikan persetujuan atau penolakan. Landasan normatif 

praktik ini berakar pada ayat-ayat Al-Quran dan Hadis yang menggarisbawahi pentingnya 

transparansi dan keterlibatan aktif pasien dalam proses pengambilan keputusan 

terapeutik. (Febrina, 2024). 

 Pasien adalah setiap individu yang menerima atau akan menerima perawatan, 

intervensi, atau layanan kesehatan dari seorang profesional atau institusi kesehatan 

(seperti rumah sakit, klinik, atau praktik dokter). Didalam hukum berfokus pada hak, 

pasien adalah subjek yang memiliki hak atas perlindungan, kerahasiaan, informasi dan 

hak untuk menolak atau menyetujui intervensi medis yang ditujukan kepadanya. 

Pasien didefinisikan sebagai individu yang menderita penyakit dan memerlukan 

intervensi atau bantuan profesional dari tenaga medis (dokter) untuk penyembuhan. 

Selain kebutuhan akan perawatan, pasien juga dicirikan sebagai pihak yang awam 

mengenai kondisi penyakitnya. (Wila, 2001). 

Maqāṣid al-Sharī‘ah (tujuan penetapan hukum) merupakan konsep fundamental 

dalam kajian hukum Islam (uṣūl al-fiqh), yang dijadikan landasan wajib bagi para 

mujtahid dalam melakukan ijtihād. Berdasarkan telaah literatur, konsep Maqāṣid al-

Sharī‘ah disimpulkan sebagai hikmah dan ‘illat (alasan logis) ditetapkannya suatu 

hukum. Penting untuk dicatat bahwa dalam uṣūl al-fiqh, ‘illat didefinisikan secara 

spesifik sebagai sifat yang żāhir (jelas), munḍabiṭ (terukur), dan munāsib (sesuai), yang 

keberadaannya secara objektif menjadi penentu adanya hukum (sabab). Keragaman 

definisi Maqāṣid al-Sharī‘ah di kalangan ulama mencerminkan dinamika keluasan 

Syariah Islam dan perkembangan ijtihād dari masa ke masa. (Paryadi, 2021) 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan jenis Kajian Pustaka (Library Research) dengan 

kombinasi pendekatan normatif-filosofis dan deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih 

karena subjek penelitian adalah analisis konsep, yang menuntut penelusuran terhadap 

sumber-sumber hukum dan etika. Secara spesifik, metode ini bertujuan untuk 

menganalisis bagaimana prinsip Syariah (sebagai Kerangka Etik Islam) berinteraksi 

dengan Informed Consent serta bagaimana penelitian ini membedah dan menggabungkan 

domain Etika Medis universal dengan Hukum Islam. Pada akhirnya, metode ini akan 



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

325 
 

mengungkap relevansi dan implikasi temuan normatif tersebut dalam konteks praktik 

medis kontemporer bagi tenaga medis Muslim dan pasien. 

Proses analisis data dilakukan melalui tiga tahapan utama yang sistematis. Pertama, 

dilakukan analisis terminologis dan kontekstual terhadap teks fiqh dan jurnal ilmiah untuk 

membangun landasan teoretis Informed Consent dalam perspektif Etik Islam. Kedua, 

dilakukan kajian normatif dan korelasi yang berfokus pada analisis prinsip fundamental 

hukum dan etika Islam, kemudian mengaitkannya dengan hak-hak otonomi pasien guna 

mengidentifikasi batas dan tantangan budaya yang memengaruhi persetujuan. Ketiga, 

tahapan diakhiri dengan sintesis strategis dan interpretasi kontemporer untuk menafsirkan 

keterkaitan antara hukum Syariah dan hak-hak pasien, yang bertujuan merumuskan 

rekomendasi praktik komunikasi yang efektif dan relevan bagi interaksi klinis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Landasan Normatif Informed Consent dalam Etik Islam 

Secara normatif, Informed Consent merupakan salah satu fondasi penting dalam 

praktik medis modern sebagai bentuk perlindungan terhadap hak dan martabat pasien. 

Dalam perspektif Etik Islam, prinsip ini sejatinya telah tertanam dalam nilai-nilai Syariah 

yang menekankan perlindungan terhadap lima tujuan utama (al-Dharuriyyat al-

Khamsah) dalam Maqasid al-Shariah: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Persetujuan medis yang diberikan secara sadar adalah bentuk nyata dari pelaksanaan hifz 

al-nafs (perlindungan jiwa) karena setiap tindakan medis menyangkut keselamatan hidup 

seseorang yang wajib dijaga sesuai perintah agama. Selain itu, Informed Consent juga 

berkaitan erat dengan hifz al-‘aql (perlindungan akal), sebab keputusan medis harus 

diambil berdasarkan pemahaman yang jelas, bebas dari tekanan maupun manipulasi. 

Proses pemberian persetujuan menuntut adanya informasi yang lengkap, benar, serta 

dapat dipahami oleh pasien sehingga ia dapat menggunakan akal sehatnya untuk memilih 

tindakan terbaik bagi dirinya. 

Lebih lanjut, konsep keadilan (‘adl) dalam ajaran Islam menuntut adanya 

keseimbangan dan penghargaan terhadap hak pihak-pihak yang terlibat. Dalam hubungan 

dokter dan pasien, ‘adl diwujudkan melalui transparansi dan penghargaan terhadap hak 

pasien untuk mengetahui seluruh risiko, manfaat, serta alternatif tindakan medis sebelum 

memberikan keputusan. Di sisi lain, tenaga medis memiliki kewajiban (taklif) serta 

tanggung jawab moral (mas’uliyyah) untuk menjelaskan informasi secara jujur dan tidak 

menyembunyikan fakta yang relevan. Prinsip amanah juga menjadi nilai utama yang 

mengikat tenaga medis dalam menyampaikan informasi secara objektif, akurat, dan 

bertanggung jawab karena profesi kedokteran dipandang sebagai profesi mulia yang tidak 

boleh mencederai kepercayaan masyarakat. 

Hak pasien untuk menyetujui atau menolak tindakan medis juga merupakan bagian 

dari penghormatan terhadap martabat manusia (karamah al-insan). Al-Qur’an 

menegaskan bahwa manusia dimuliakan oleh Allah (QS. Al-Isra: 70), sehingga segala 

intervensi terhadap tubuh manusia harus dilakukan hanya dengan ridha (kerelaan) yang 

sah. Oleh karena itu, tindakan medis tanpa persetujuan pasien yang kompeten, kecuali 

dalam keadaan darurat yang membahayakan jiwa, dapat dianggap bertentangan dengan 

prinsip etis dan hukum Islam. Dengan demikian, Informed Consent dalam pandangan 

Islam tidak hanya bernilai sebagai prosedur administratif, melainkan sebagai kewajiban 

moral dan religius yang menjamin otonomi, kehormatan, serta keselamatan pasien 

sebagai hamba Allah yang memiliki hak hidup dan kesehatan. 

 



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

326 
 

 

Tantangan Budaya dan Komunikasi dalam Praktik Klinis 

Walaupun konsep Informed Consent sejalan dengan nilai-nilai Syariah, 

penerapannya dalam konteks masyarakat Muslim, khususnya Indonesia, menghadapi 

sejumlah kendala budaya, sosial, dan komunikasi. Salah satu tantangan umum adalah 

adanya dominasi peran keluarga atau wali dalam proses pengambilan keputusan medis. 

Dalam budaya kolektivistik, keputusan kesehatan tidak semata-mata menjadi milik 

individu, tetapi sering melibatkan musyawarah keluarga. Hal ini terkadang menimbulkan 

ketegangan antara prinsip otonomi individual dengan norma sosial yang menekankan 

kekeluargaan. Pasien dewasa dan kompeten sering kali ditempatkan pada posisi pasif, 

sementara keluarga berperan lebih dominan dalam menentukan nasib medisnya. Situasi 

seperti ini berpotensi mengaburkan makna Informed Consent sebagai persetujuan yang 

diberikan secara bebas dan sadar oleh pasien itu sendiri. 

Selain itu, hambatan komunikasi berperan signifikan dalam melemahkan validitas 

Informed Consent. Tenaga medis kerap menggunakan istilah klinis atau bahasa teknis 

yang tidak dipahami oleh pasien, sehingga menimbulkan ghaflah (ketidakpahaman) yang 

kontraproduktif terhadap persetujuan yang sah. Ketika bahasa dan cara penyampaian 

tidak sensitif terhadap latar belakang budaya dan pendidikan pasien, proses pemberian 

informasi menjadi tidak efektif dan dapat mengurangi kepercayaan pasien terhadap 

dokter. Tidak jarang pasien akhirnya menyetujui tindakan medis hanya karena rasa takut, 

tekanan emosional, atau sikap pasrah terhadap otoritas tenaga medis. 

Di samping itu, terdapat pula faktor teologis yang memengaruhi cara pasien dan 

keluarga memersepsikan risiko medis dan intervensi kesehatan. Sebagian masyarakat 

memiliki pemahaman bahwa penyakit dan kesembuhan sepenuhnya merupakan ketetapan 

Allah (takdir) sehingga ikhtiar medis dianggap sekunder. Pemahaman ini jika tidak 

diarahkan dengan baik dapat menimbulkan sikap fatalistik yang menghambat partisipasi 

aktif dalam proses Informed Consent. Kekhawatiran terhadap kerahasiaan medis (sirr) 

juga muncul dalam praktik kolaboratif tenaga kesehatan multidisiplin, sehingga informasi 

penting terkadang tidak diberikan secara terbuka kepada pasien. Seluruh faktor ini 

memperlihatkan bahwa penerapan Informed Consent membutuhkan pendekatan 

kontekstual untuk menjembatani kesenjangan antara prinsip normatif dan realitas klinis 

yang kompleks. 

 

Strategi Integratif dalam Implementasi Informed Consent Berbasis Islam 

Guna memastikan bahwa Informed Consent tidak hanya sekadar prosedur 

administratif, tetapi juga menjadi proses edukatif dan etis yang menghormati nilai Islam, 

diperlukan strategi yang integratif dan berkelanjutan. Pertama, pelatihan komunikasi 

berbasis Etika Islami bagi tenaga medis menjadi langkah penting. Pelatihan ini termasuk 

pemahaman mengenai nilai-nilai Maqasid al-Shariah, cara menghargai otonomi pasien, 

serta keterampilan menyampaikan informasi secara jelas dan empatik. Pelatihan ini juga 

dapat membantu tenaga medis memahami bagaimana menyeimbangkan peran wali 

dengan hak pasien, terutama dalam konteks masyarakat yang sangat menjunjung nilai 

kekeluargaan. 

Kedua, prosedur Informed Consent harus dirancang agar sensitif terhadap budaya, 

bahasa, dan tingkat literasi kesehatan pasien. Penggunaan media edukasi seperti brosur, 

video, atau infografik berbasis nilai Islam dapat menjadi solusi efektif. Penyampaian 

hubungan antara tindakan medis dengan tujuan syariah, seperti menjaga jiwa dan akal, 

dapat memperkuat penerimaan pasien terhadap tindakan medis yang direkomendasikan. 



Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

327 
 

Edukasi ini membantu mengubah pandangan fatalistik menjadi ikhtiar yang disadari 

sebagai bagian dari ibadah dan tanggung jawab menjaga amanah kesehatan yang 

diberikan oleh Allah. 

Ketiga, lembaga kesehatan perlu memiliki kebijakan yang jelas dalam menghormati 

kerahasiaan pasien dan memberikan ruang bagi pasien untuk mengambil keputusan tanpa 

tekanan. Model komunikasi shared decision making dapat diterapkan untuk 

mengakomodasi nilai musyawarah dalam Islam tanpa menghilangkan hak otonomi 

pasien. Dengan cara ini, keluarga tetap dapat berperan sebagai pendamping dan pemberi 

dukungan emosional, namun keputusan akhir tetap berada pada pasien yang kompeten. 

Pada akhirnya, integrasi etika Islam dalam praktik Informed Consent akan 

meningkatkan kepercayaan masyarakat terhadap layanan kesehatan. Proses persetujuan 

yang dijalankan secara profesional, ramah budaya, dan berbasis keagamaan bukan hanya 

memenuhi standar etik kedokteran modern, tetapi juga menjadi sarana memperkuat nilai 

kemanusiaan dan religius yang menjadi landasan utama dalam pelayanan kesehatan 

masyarakat Muslim. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Attoyib, I. (2025). Kedudukan Hukum Informed Consent Dalam Hubungan Hukum 

Antara Pasien Dan Tenaga Medis Dalam Pelayanan Di Rumah Sakit (Doctoral 

dissertation, Universitas Islam Sultan Agung Semarang). 

Ay, A. (2025). Amanah Dalam Islam Dan Implentasinya Pada Praktik Pelayanan 

Kesehatan 

Modern. https://ssrn.com/abstract=5314656 or http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314

656 

Febrina, D., Irwansyah, I., & Agus Tantri, D. (2024). Pentingnya Informed Consent 

Dalam Perspektif Hukum Islam. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(20), 178-

183. https://doi.org/10.5281/zenodo.14273203 

Harahap, R. A., Kholijah, A., Fahlevi, M. R., & Mazid, R. A. (2024). Hubungan Hukum 

Antara Pasien dan Tenaga Medis dalam Pelayanan Kesehatan dalam Perspektif 

Hukum Islam. Jurnal Kolaboratif Sains, 7(9), 3639-3643. 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui 

Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era 

Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50. 

Latifah, L., Ngalimun, N., Setiawan, M. A., & Harun, M. H. (2020). Kecakapan 

behavioral dalam proses pembelajaran PAI Melalui Komunikasi Interpersonal. 

Bitnet: Jurnal Pendidikan Teknologi Informasi, 5(2), 36-42. 

Ngalimun, H. (2017). Ilmu Komunikasi Sebuah Pengantar Praktis. Banjarmasin: Pustaka 

Banua. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265-278.Paryadi, P. (2021). Maqashid Syariah: Definisi 

Dan Pendapat Para Ulama. Cross-border, 4(2), 201-216.  

Riinawati, N. (2022). Implementation of Character Education in Islamic Perspective at 

School. Journal of Positive Psychology and Wellbeing, 6(1), 561-566. 

https://ssrn.com/abstract=5314656
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314656
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.5314656
https://doi.org/10.5281/zenodo.14273203


Copyright © 2025: Muhammad Ritaudin Noor, & Latifah 

 

328 
 

Syamsuddin, Helmy Faishal. (2017). Informed Consent dalam Praktik Kedokteran: 

Perspektif Hukum Islam. Al-Mizan: Jurnal Hukum dan Humaniora, 1(2), 111-128. 

 


