JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 329-336
® e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524

KONSEP HAKIKAT MANUSIA DALAM ISLAM:
TELAAH ATAS POTENSI FITRAH DAN TANGGUNG
JAWAB KHALIFAH

Yulia Sari'*, & Latifah?
*1&2 gekolah Tinggi IImu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin
*e-mail: yulll1401.s@gmail.com

Submit Tgl: 11-November-2025 Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025

Abstrak: Hakikat manusia merupakan salah satu kajian fundamental dalam Islam yang
mencakup pemahaman mengenai potensi, tujuan penciptaan, serta peran manusia di muka
bumi. Artikel ini membahas konsep hakikat manusia berdasarkan nilai-nilai Al-Qur’an dan
Sunnah, dengan fokus pada potensi fitrah sebagai kecenderungan alami menuju kebenaran
dan peran manusia sebagai khalifah yang mengemban amanah untuk memakmurkan bumi.
Melalui pendekatan teologis dan filosofis, kajian ini menegaskan bahwa manusia memiliki
struktur eksistensial yang terdiri atas jasad dan ruh, diberkahi akal sebagai instrumen
berpikir dan kebebasan memilih yang menjadikannya bertanggung jawab secara moral dan
spiritual. Konsep manusia sebagai ‘abdullah menempatkan manusia sebagai makhluk yang
harus tunduk dan mengabdi kepada Allah, sementara konsep khalifah memberikan
tanggung jawab besar bagi manusia dalam menjaga keseimbangan alam dan membangun
peradaban yang berkeadilan. Temuan kajian ini menunjukkan bahwa pemahaman
komprehensif tentang hakikat manusia dalam Islam memiliki implikasi signifikan terhadap
pembentukan karakter, arah pendidikan, dan strategi pembangunan sosial di era modern.
Dengan demikian, Islam menawarkan paradigma kemanusiaan yang utuh dan harmonis
untuk menjawab berbagai krisis moral dan spiritual global.

Kata Kunci: Hakikat Manusia Dalam Islam; Potensi Fitrah; Tanggung Jawab Khalifah

Abstract: The nature of human beings is a fundamental topic in Islamic thought,
encompassing the understanding of human potential, the purpose of creation, and the
human role on earth. This article examines the Islamic concept of human nature based on
the values of the Qur’an and the Sunnah, with a focus on fitrah as the natural inclination
toward truth and the role of humans as khalifah who are entrusted with the responsibility
to prosper the earth. Through a theological and philosophical approach, this study
emphasizes that humans possess a dual existential structure comprising body and spirit,
and are endowed with intellect as a tool for reasoning and moral decision-making. Free
will makes human actions accountable both morally and spiritually. The concept of humans
as ‘abdullah positions them as servants who must worship and submit to Allah, while the
role of khalifah assigns them the duty to maintain environmental balance and build a just
civilization. The findings highlight that a comprehensive understanding of human nature in
Islam has significant implications for character formation, educational direction, and
social development in the modern era. Therefore, Islam offers an integrated and
harmonious human paradigm as a solution to today’s global moral and spiritual crises.

Keywords: Human Nature In Islam; Fitrah Potential; Khalifah Responsibility
Cara mengutip Sari, Y., & Latifah. (2025). Konsep Hakikat Manusia dalam Islam: Telaah Atas Potensi

Fitrah dan Tanggung Jawab Khalifah. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 329-336.
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524

329


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524
mailto:yulll1401.s@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524

Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

PENDAHULUAN

Hakikat manusia merupakan salah satu tema sentral dalam kajian keislaman, karena
pemahaman tentang manusia menjadi dasar untuk mengetahui tujuan penciptaan, arah
kehidupan, serta hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Dalam
ajaran Islam, manusia dipandang sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki posisi
sangat istimewa dibandingkan makhluk lainnya. Keistimewaan tersebut bukan hanya
terletak pada fisik atau kemampuan biologisnya, melainkan pada struktur eksistensial yang
menyatukan dimensi jasmani dan ruhani, dilengkapi dengan potensi akal, kehendak bebas,
serta fitrah ketuhanan yang mengarahkannya kepada pengenalan dan pengabdian kepada
Allah. Dengan potensi tersebut, manusia diberi amanah yang besar, yaitu menjalankan
fungsi sebagai ‘abdullah, hamba Allah yang tunduk dan taat kepada-Nya, serta
khalifatullah, wakil Allah di bumi yang bertugas menciptakan kemaslahatan dan menjaga
keseimbangan kehidupan.

Islam memandang bahwa keberadaan manusia tidaklah terjadi secara kebetulan. Al-
Qur’an menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan tujuan yang mulia, bukan sia-sia
dan tidak dikehendaki. Tujuan tersebut berkaitan erat dengan peran manusia dalam
beribadah kepada Allah dan menjalankan mandat moral dalam kehidupan sosial. Oleh
karena itu, pemahaman tentang hakikat manusia tidak dapat dilepaskan dari pandangan
teologis dan filosofis Islam yang menyajikan manusia sebagai makhluk berkesadaran tinggi
yang mampu mengenali kebenaran dan memilih jalan hidup yang diridai Allah. Dalam
perspektif ini, manusia merupakan subjek moral yang bertanggung jawab terhadap segala
tindakannya karena akal dan kehendak bebas yang diberikan Allah kepadanya menjadi
landasan bagi pemberlakuan taklif (beban syariat).

Salah satu aspek penting dalam hakikat manusia menurut Islam adalah fitrah. Fitrah
adalah kecenderungan dasar manusia yang suci, yang secara alami membawanya kepada
keimanan, kebenaran, dan kebaikan. Fitrah merupakan anugerah ilahi yang menanamkan
dalam diri manusia potensi untuk mengenal Tuhan serta menjunjung nilai-nilai moral.
Namun, potensi ini dapat terdistorsi oleh berbagai pengaruh eksternal seperti lingkungan,
pendidikan, dan budaya. Karena itulah Islam memberikan pedoman melalui wahyu agar
fitrah manusia tetap terjaga dan berkembang secara benar. Dengan fitrah ini pula, manusia
diharapkan mampu menjalankan tugas kekhalifahan dengan penuh kesadaran dan tanggung
jawab.

Selain fitrah, akal merupakan unsur fundamental yang membedakan manusia dari
makhluk lainnya. Dalam Islam, akal diposisikan sebagai alat manusia untuk bernalar,
menganalisis, serta memaknai wahyu dan fenomena kehidupan. Akal bukan sekadar
instrumen kognitif, tetapi juga perangkat etis yang mengarahkan manusia dalam
menentukan pilihan yang bijak dan benar. Al-Ghazali menjelaskan bahwa akal adalah
cahaya yang diberikan Allah untuk menerangi jalan manusia. Namun, akal memiliki batas
kemampuan; apabila tidak dibimbing oleh wahyu, akal dapat menyimpang dan
menyesatkan. Oleh karena itu, hubungan antara akal dan wahyu dalam Islam merupakan
relasi harmonis dan saling melengkapi. Wahyu memberikan pedoman kebenaran mutlak,
sementara akal berfungsi memahami dan mengimplementasikannya dalam realitas
kehidupan.

Hakikat manusia juga mencakup aspek kebebasan berkehendak (free will). Islam
mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan untuk memilih dan menentukan arah
hidupnya secara sadar. Kebebasan ini menjadi dasar pertanggungjawaban manusia di
hadapan Allah. Meskipun semua yang terjadi berada dalam ketentuan Allah (gadar),
manusia tetap memiliki peran aktif sebagai pelaku dalam setiap keputusan hidup. Tanggung

330



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

jawab moral dan spiritual ini menunjukkan bahwa Islam menghargai martabat manusia
sebagai makhluk yang mampu mengelola dirinya sendiri dan lingkungannya.

Lebih jauh lagi, peran manusia sebagai khalifah di bumi menegaskan kedudukan
tinggi manusia dalam struktur kosmik. Sebagai khalifah, manusia diberi amanah untuk
memakmurkan bumi, menegakkan keadilan, merawat lingkungan, serta menjaga
keseimbangan kehidupan antarmakhluk. Tugas kekhalifahan merupakan mandat besar
yang membutuhkan integritas spiritual, kecerdasan intelektual, serta kesadaran moral yang
tinggi. Apabila peran ini dijalankan dengan benar, manusia akan menjadi pembangun
peradaban yang membawa keberkahan bagi seluruh alam. Sebaliknya, apabila amanah ini
diabaikan, manusia dapat menjadi perusak bumi dan penyebab kerusakan moral dalam
masyarakat.

Dalam konteks kekinian, kajian mengenai hakikat manusia dalam Islam menjadi
semakin urgen mengingat tantangan yang dihadapi peradaban modern. Perkembangan
sains dan teknologi yang pesat di satu sisi membawa kemajuan material, tetapi di sisi lain
memunculkan berbagai krisis seperti degradasi moral, hilangnya makna hidup, kerusakan
lingkungan, dan alienasi spiritual. Manusia modern cenderung dipandang sebagai makhluk
materialistis yang hanya mengejar kepuasan duniawi dan efisiensi ekonomi tanpa
memperhatikan nilai transcendental. Fenomena ini menunjukkan bahwa manusia tanpa
nilai-nilai spiritual akan kehilangan arah dan tujuan keberadaannya. Oleh karena itu, Islam
menawarkan paradigma yang komprehensif dengan menempatkan Tuhan sebagai pusat
kehidupan, sehingga manusia dapat menemukan kembali jati dirinya sebagai makhluk yang
bermartabat dan bertanggung jawab.

Pengkajian hakikat manusia menurut Islam juga memberikan kontribusi penting
dalam bidang pendidikan. Pendidikan tidak hanya bertugas mengembangkan kemampuan
intelektual, tetapi juga menumbuhkan karakter dan akhlak yang baik sesuai fitrah manusia.
Dengan memahami konsep manusia secara utuh, sistem pendidikan dapat dirancang untuk
mengembangkan seluruh potensi manusia—jasmani, ruhani, akal, sosial, dan spiritual—
sehingga terbentuk manusia yang berkualitas dan siap menjalankan peran sebagai khalifah.
Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan dalam Islam, yaitu mencetak insan kamil yang
memiliki keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal.

Selain itu, pemahaman mendalam mengenai hakikat manusia berimplikasi pada
pembangunan peradaban Islam yang lebih humanis dan berkeadilan. Islam menekankan
pentingnya memuliakan manusia tanpa memandang asal-usul, warna kulit, atau status
sosial. Nilai-nilai kemanusiaan yang bersumber dari wahyu ini menjadi landasan bagi
terciptanya masyarakat yang harmonis, toleran, dan saling menghargai. Dengan demikian,
kajian tentang manusia menjadi titik tumpu bagi pengembangan etika sosial dan hukum
adat dalam masyarakat Muslim yang berorientasi pada kemaslahatan.

Dengan melihat berbagai dimensi tersebut, jelas bahwa hakikat manusia dalam Islam
merupakan konsep multidisipliner yang tidak hanya mencakup aspek teologis, tetapi juga
filosofis, psikologis, moral, dan sosial. Islam mengajarkan bahwa manusia adalah makhluk
yang memiliki potensi agung untuk mencapai derajat tertinggi, tetapi juga memiliki
kemungkinan jatuh ke tingkat serendah-rendahnya apabila tidak menggunakan akal dan
fitrahnya secara benar. Oleh karena itu, memahami hakikat manusia secara mendalam
menjadi langkah penting untuk mengembalikan manusia pada tujuan penciptaannya,
mengarahkan kehidupannya ke jalan yang benar, serta meneguhkan komitmennya sebagai
hamba Allah dan pemakmur bumi.

Dengan demikian, kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif
konsep hakikat manusia dalam Islam melalui telaah atas potensi fitrah yang melekat dalam

331



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

diri manusia serta tanggung jawab kekhalifahan yang diembannya. Melalui pemahaman
yang lebih mendalam tentang hakikat eksistensi dan fungsi manusia dalam Islam,
diharapkan kajian ini dapat menjadi kontribusi dalam penguatan spiritualitas, moralitas,
dan peradaban yang sesuai dengan nilai-nilai ilahi. Kajian ini pada akhirnya berupaya
menggambarkan manusia sebagai entitas yang memiliki hubungan langsung dengan Allah,
memiliki potensi kebaikan yang besar, serta memegang peran sentral dalam menentukan
arah sejarah dan kehidupan di bumi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif deskriptif. Pendekatan ini digunakan
untuk menggambarkan, menganalisis, dan menafsirkan konsep hakikat manusia
berdasarkan teks-teks primer dan sekunder. Penelitian kualitatif deskriptif berfungsi
untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh mengenai fenomena atau konsep yang
diteliti tanpa manipulasi variabel.

Penelitian ini menggunakan pendekatan teologis-filosofis, yaitu pendekatan yang
menelaah konsep manusia berdasarkan ajaran Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran para
ulama dan filsuf Muslim. Pendekatan teologis melihat manusia dari aspek
keagamaannya, sedangkan pendekatan filosofis menggali struktur eksistensial dan
hakikat keberadaannya sebagai makhluk berakal dan berjiwa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat Manusia sebagai Makhluk Jasmani dan Ruhani

Islam menegaskan bahwa manusia terdiri atas dua unsur utama, yaitu jasad dan ruh,
yang membentuk kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam memahami eksistensi
manusia. Jasad berasal dari tanah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-
Mu’minun: 12), sedangkan ruh berasal dari perintah Allah (QS. Al-Isra’: 85). Perpaduan
antara keduanya menjadikan manusia sebagai makhluk unik yang mampu menjalankan
fungsi spiritual dan material sekaligus.

Jasmani memberikan manusia kemampuan untuk berinteraksi dengan dunia fisik,
menciptakan berbagai alat dan teknologi, serta mengembangkan sistem kehidupan sosial.
Sementara ruh menjadi sumber kesadaran mendalam, spiritualitas, dan nilai moral. Ruh-
lah yang memberikan manusia identitas keilahian dan potensi untuk dekat dengan Allah.
Karena itu, kehormatan manusia tidak terletak pada fisiknya yang fana, tetapi pada
kualitas ruhani dan moral yang dikembangkan.

Dari perspektif ini, hakikat manusia dalam Islam tidak dapat direduksi hanya
kepada aspek biologis sebagaimana pandangan materialisme modern. Islam menekankan
bahwa keberadaan manusia memiliki dimensi ketuhanan yang mulia. Ruh menjadi
penggerak utama yang mengarahkan kehidupan manusia menuju tujuan penciptaannya:
beribadah kepada Allah dan mengelola bumi dengan bijaksana. Kesadaran ruhani inilah
yang membedakan manusia dari hewan, sekaligus menjadi dasar pemberian beban
syariat.

Fitrah sebagai Potensi Dasar Kemanusiaan

Konsep fitrah merupakan elemen utama dalam pemahaman tentang hakikat
manusia dalam Islam. Fitrah merujuk pada keadaan suci dan kecenderungan alami
manusia untuk mengakui keesaan Allah dan mencintai kebaikan. Rasulullah %
menyatakan: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang
tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Bukhari dan

332



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

Muslim).

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa setiap manusia lahir dengan potensi
keimanan yang sama. Lingkungan, pendidikan, dan interaksi sosial memainkan peran
penting dalam melestarikan atau mengubah fitrah tersebut. Jika fitrah dipelihara dengan
baik, manusia akan berkembang menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan menyadari
peran ketuhanannya. Sebaliknya, jika terabaikan, manusia bisa mengalami degradasi
moral.

Fitrah juga mencakup kecenderungan kepada nilai-nilai universal seperti kejujuran,
keadilan, kasih sayang, dan kerendahan hati. Prinsip-prinsip ini menjadi landasan etika
dalam Islam dan membentuk karakter manusia yang selaras dengan wahyu. Dengan
demikian, konsep fitrah memiliki implikasi besar dalam pendidikan, karena tujuan
mendasar pendidikan Islam adalah menumbuhkan dan mengembangkan fitrah manusia
secara optimal.

Peran Akal dalam Menentukan Kehidupan Manusia

Akal merupakan anugerah besar yang membedakan manusia dari makhluk lainnya.
Dalam pandangan ulama seperti Al-Ghazali, akal dipandang sebagai cahaya ilahi yang
diberikan kepada manusia agar mampu mengenal Tuhan dan memahami kebenaran. Akal
berfungsi sebagai instrumen untuk berpikir Kkritis, mengambil keputusan moral, dan
memahami ketentuan syariat.

Namun Islam juga menegaskan bahwa akal memiliki keterbatasan. Ketika tidak
dibimbing oleh wahyu, akal dapat tersesat dan menghasilkan pandangan yang
menyesatkan. Karena itu, akal dan wahyu harus berjalan seiring. Wahyu merupakan
sumber kebenaran mutlak, sedangkan akal membantu manusia mencerna dan
menerapkannya dalam kehidupan.

Hubungan harmonis antara akal dan wahyu membentuk dasar epistemologi Islam
yang menolak ekstrem rasionalisme maupun ekstrem dogmatisme. Islam mengajarkan
keseimbangan antara pemikiran logis dan ketaatan spiritual. Oleh karena itu, penggunaan
akal secara benar menjadi ciri manusia yang beriman dan beradab.

Kebebasan Berkehendak dan Tanggung Jawab Moral

Islam mengakui bahwa manusia memiliki kebebasan untuk memilih perbuatan dan
arah hidupnya. Allah memberi manusia kemampuan untuk menentukan jalan yang baik
atau buruk. Kebebasan ini menjadi dasar pertanggungjawaban manusia pada Hari Akhir.
Dengan demikian, penghargaan terhadap martabat manusia dalam Islam sangat tinggi,
karena manusia dilihat sebagai subjek aktif yang menentukan kualitas hidupnya sendiri.

Dalam ajaran Islam, kehendak manusia berjalan dalam kerangka ketetapan Allah
(gadar). Artinya, meskipun segala sesuatu berada dalam pengetahuan Allah, manusia
tetap memiliki ruang pilihan secara sadar. Prinsip ini menegaskan bahwa setiap individu
bertanggung jawab atas tindakannya, baik di dunia maupun di akhirat.

Oleh sebab itu, kebebasan dalam Islam bukanlah kebebasan absolut tanpa batas.
Kebebasan harus dijalankan sesuai pedoman wahyu agar tidak menimbulkan kerusakan
moral dan sosial. Manusia yang mampu mengendalikan hawa nafsunya dan
menggunakan akalnya untuk memilih kebaikan dipandang telah menjalankan fungsi
kemanusiaannya secara sempurna.

Manusia sebagai Hamba Allah (‘Abdullah)
Salah satu hakikat manusia dalam Islam adalah bahwa manusia merupakan hamba

333



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

Allah (‘abdullah). Sebagai hamba, manusia diciptakan untuk mengabdi, tunduk, dan taat
kepada Allah. Kesadaran sebagai hamba memberikan manusia arah hidup yang jelas,
karena tujuan utama kehidupannya adalah beribadah kepada Allah (QS. Adz-Dzariyat:
56).

Konsep kehambaan mengajarkan bahwa manusia tidak memiliki kekuasaan mutlak
atas dirinya, tetapi seluruhnya merupakan amanah dan milik Allah. Dengan demikian,
kehambaan tidak merendahkan martabat manusia, melainkan mengangkatnya ke derajat
mulia karena berada dalam bimbingan Tuhan Yang Maha Sempurna.

Kehambaan juga menanamkan kerendahan hati dan menghindarkan manusia dari
kesombongan. Kesadaran ini menjadi prinsip penting dalam akhlak Islam, karena
kesombongan dianggap sebagai sifat yang paling berbahaya dan menjadi akar dari
berbagai penyimpangan moral.

Manusia sebagai Khalifah di Muka Bumi

Selain peran sebagai hamba, manusia juga diberikan tanggung jawab sebagai
khalifah di muka bumi. Khalifah adalah wakil Allah yang diberi mandat untuk menjaga,
memakmurkan, dan mengelola bumi dengan prinsip keadilan dan keberlanjutan. Allah
berfirman: “Sesungguhnya Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.” (QS. Al-Bagarah:
30).

Peran kekhalifahan mencakup berbagai bidang kehidupan, seperti sosial, politik,
ekonomi, dan lingkungan. Manusia wajib menjaga keharmonisan antara sesama,
sekaligus melindungi alam dari kerusakan. Kerusakan lingkungan, korupsi, kesenjangan
sosial, dan kezaliman merupakan bentuk pengkhianatan terhadap amanah kekhalifahan.

Untuk melaksanakan fungsi ini dengan baik, manusia memerlukan integritas
spiritual, kecerdasan intelektual, dan komitmen moral yang tinggi. Dengan demikian,
kekhalifahan bukan hanya kedudukan istimewa, tetapi juga tanggung jawab besar yang
menentukan keberlangsungan peradaban manusia.

Implikasi Konsep Hakikat Manusia dalam Kehidupan Modern

Pemahaman hakikat manusia dalam Islam memiliki relevansi besar dalam
menghadapi krisis kemanusiaan modern. Peradaban kontemporer kerap menempatkan
manusia semata sebagai entitas materialistik. Orientasi hidup yang hanya mengutamakan
keuntungan ekonomi dan kepuasan pribadi menyebabkan hilangnya nilai spiritual dan
moral.

Islam menawarkan paradigma alternatif dengan menempatkan manusia sebagai
makhluk spiritual yang memiliki tujuan luhur. Pemahaman tentang fitrah membantu
memulihkan kembali orientasi hidup manusia agar tidak kehilangan identitas moralnya.
Dengan mengutamakan nilai-nilai ilahi, manusia mampu menjalani hidup yang
bermakna, penuh kasih sayang, dan bertanggung jawab.

Dalam konteks pendidikan, pemahaman komprehensif tentang hakikat manusia
menekankan perlunya pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter,
ketakwaan, dan kesadaran sosial. Pendidikan Islam bukan hanya menghasilkan manusia
pintar, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia dan mampu memimpin kehidupan
secara adil dan bijaksana.

Demikian pula dalam bidang sosial, kesadaran sebagai khalifah mendorong
manusia mengembangkan sistem kehidupan yang lebih inklusif, adil, dan peduli terhadap
lingkungan. Dengan menjalankan amanah kekhalifahan secara benar, manusia dapat
membangun peradaban yang berpihak pada kemaslahatan seluruh alam, bukan hanya

334



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

untuk kepentingan diri sendiri atau kelompok tertentu.

KESIMPULAN

Konsep hakikat manusia dalam Islam menegaskan bahwa manusia adalah makhluk
yang memiliki keistimewaan eksistensial berupa perpaduan jasmani dan ruhani, disertai
potensi akal, fitrah, serta kebebasan kehendak. Keberadaan manusia tidak hadir secara
kebetulan atau tanpa tujuan, melainkan sebagai bagian dari rencana Ilahi yang mulia. Fitrah
yang diberikan Allah sejak manusia dilahirkan menjadi landasan bagi kecenderungan alami
untuk mengenal kebenaran dan keesaan Tuhan. Akal yang menyertainya menjadi
instrumen untuk berpikir, mencerna wahyu, dan menentukan keputusan moral. Dengan
bekal tersebut, manusia diberi kebebasan untuk memilih jalan hidupnya, sehingga seluruh
perbuatan manusia menjadi objek pertanggungjawaban moral dan spiritual di hadapan
Allah.

Islam memberikan dua posisi utama kepada manusia: sebagai ‘abdullah (hamba
Allah) yang harus tunduk dan mengabdi kepada Tuhannya, dan sebagai khalifatullah (wakil
Allah di bumi) yang mengemban amanah untuk memakmurkan bumi, menegakkan
keadilan, serta menjaga keseimbangan alam dan tatanan sosial. Pemahaman ini memiliki
implikasi besar dalam konteks pembangunan peradaban modern, terutama dalam
membangun manusia yang berkarakter, beretika, dan bertanggung jawab. Dengan
memahami hakikat manusia secara komprehensif, manusia diharapkan dapat
menumbuhkan potensi terbaiknya untuk meraih kebahagiaan hidup di dunia sekaligus
keselamatan di akhirat. Oleh karena itu, kajian tentang hakikat manusia dalam Islam bukan
hanya penting secara teoritis, tetapi juga menjadi pedoman praktis bagi upaya mewujudkan
kehidupan yang bermakna, beradab, dan berkeadilan bagi seluruh umat manusia.

DAFTAR PUSTAKA
Abubakar, A., & Ngalimun, N. (2019). Psikologi Perkembangan (Konsep dasar
pengembangan kreativitas anak).

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. ISTAC.
Al-Farugi, I. R. (1992). Tauhid: Its implications for thought and life. I1IT.

Al-Ghazali, A. H. (2001). Kimiya al-sa ‘adah (The alchemy of happiness) (C. Field,
Trans.). Azad.

Al-Ghazali, A. H. (2005). /hya’ ‘ulum al-din. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Qaradawi, Y. (2002). Manusia dan Islam. Gema Insani Press.

Fazlur Rahman. (1979). Islam. University of Chicago Press.

Ibn Khaldun. (2004). Mugaddimah Ibn Khaldun. Dar al-Fikr.

Ibn Sina. (1952). Al-nafs (Book of the soul) in Al-shifa’. Al-Maktabah al-*Arabiyyah.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an al-Karim (Terjemahan).
Kemenag RI.

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui
Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era
Society 5.0. Jurnal Terapung: lImu-llmu Sosial, 5(1), 41-50.

Latifah, L., Ngalimun, N., Setiawan, M. A., & Harun, M. H. (2020). Kecakapan

335



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah

behavioral dalam proses pembelajaran PAI Melalui Komunikasi Interpersonal.
Bitnet: Jurnal Pendidikan Teknologi Informasi, 5(2), 36-42.

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar
pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi
perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439.

Mutahhari, M. (1985). Man and universe: An Islamic perspective. World Organization
for Islamic Services.

Nasr, S. H. (1997). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. ABC
International Group.

Nata, A. (2014). Akhlak tasawuf dan karakter mulia. Rajawali Press.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya llmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Nugroho, A. G., & Latifah, L. (2022). Proses Pembelajaran Menggunakan Strategi Inkuiri
Dalam Manajemen Berbasis Sekolah (Mbs) Dengan Hasil Kepuasan Guru Di
Madrasah Tsanawiyah Assalam Martapura. AL-ULUM: Jurnal llmu Sosial dan
Humaniora, 8(2).

Rahman, F. (1980). Major themes of the Qur’an. Bibliotheca Islamica.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu ‘i atas pelbagai persoalan
umat. Mizan.

Zainuddin, M. (2012). Antropologi Islam: Konsep manusia dalam Al-Qur’an. UIN-
Maliki Press.

Zwagery, R. V., Safithri, E. A., & Latifah, N. (2020). Psikologi Perkembangan: Konsep
Dasar Pengembangan Kreatifitas Anak. Yogyakarta: Parama limu.

336



