
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 329-336 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

329 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524 

 

KONSEP HAKIKAT MANUSIA DALAM ISLAM: 

TELAAH ATAS POTENSI FITRAH DAN TANGGUNG 

JAWAB KHALIFAH 
 

Yulia Sari1*, & Latifah2 
*1&2 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin  

*e-mail: yulll1401.s@gmail.com 

 
Submit Tgl: 11-November-2025 Diterima Tgl: 12-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025 

 
Abstrak: Hakikat manusia merupakan salah satu kajian fundamental dalam Islam yang 

mencakup pemahaman mengenai potensi, tujuan penciptaan, serta peran manusia di muka 

bumi. Artikel ini membahas konsep hakikat manusia berdasarkan nilai-nilai Al-Qur’an dan 

Sunnah, dengan fokus pada potensi fitrah sebagai kecenderungan alami menuju kebenaran 

dan peran manusia sebagai khalifah yang mengemban amanah untuk memakmurkan bumi. 

Melalui pendekatan teologis dan filosofis, kajian ini menegaskan bahwa manusia memiliki 

struktur eksistensial yang terdiri atas jasad dan ruh, diberkahi akal sebagai instrumen 

berpikir dan kebebasan memilih yang menjadikannya bertanggung jawab secara moral dan 

spiritual. Konsep manusia sebagai ‘abdullah menempatkan manusia sebagai makhluk yang 

harus tunduk dan mengabdi kepada Allah, sementara konsep khalifah memberikan 

tanggung jawab besar bagi manusia dalam menjaga keseimbangan alam dan membangun 

peradaban yang berkeadilan. Temuan kajian ini menunjukkan bahwa pemahaman 

komprehensif tentang hakikat manusia dalam Islam memiliki implikasi signifikan terhadap 

pembentukan karakter, arah pendidikan, dan strategi pembangunan sosial di era modern. 

Dengan demikian, Islam menawarkan paradigma kemanusiaan yang utuh dan harmonis 

untuk menjawab berbagai krisis moral dan spiritual global. 

 

Kata Kunci: Hakikat Manusia Dalam Islam; Potensi Fitrah; Tanggung Jawab Khalifah 

 

Abstract: The nature of human beings is a fundamental topic in Islamic thought, 

encompassing the understanding of human potential, the purpose of creation, and the 

human role on earth. This article examines the Islamic concept of human nature based on 

the values of the Qur’an and the Sunnah, with a focus on fitrah as the natural inclination 

toward truth and the role of humans as khalifah who are entrusted with the responsibility 

to prosper the earth. Through a theological and philosophical approach, this study 

emphasizes that humans possess a dual existential structure comprising body and spirit, 

and are endowed with intellect as a tool for reasoning and moral decision-making. Free 

will makes human actions accountable both morally and spiritually. The concept of humans 

as ‘abdullah positions them as servants who must worship and submit to Allah, while the 

role of khalifah assigns them the duty to maintain environmental balance and build a just 

civilization. The findings highlight that a comprehensive understanding of human nature in 

Islam has significant implications for character formation, educational direction, and 

social development in the modern era. Therefore, Islam offers an integrated and 

harmonious human paradigm as a solution to today’s global moral and spiritual crises. 

 

Keywords: Human Nature In Islam; Fitrah Potential; Khalifah Responsibility 

 

Cara mengutip Sari, Y., & Latifah. (2025). Konsep Hakikat Manusia dalam Islam: Telaah Atas Potensi 

Fitrah dan Tanggung Jawab Khalifah. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 329–336. 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524       

 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524
mailto:yulll1401.s@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1524


Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

330 

 

PENDAHULUAN 

Hakikat manusia merupakan salah satu tema sentral dalam kajian keislaman, karena 

pemahaman tentang manusia menjadi dasar untuk mengetahui tujuan penciptaan, arah 

kehidupan, serta hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam semesta. Dalam 

ajaran Islam, manusia dipandang sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki posisi 

sangat istimewa dibandingkan makhluk lainnya. Keistimewaan tersebut bukan hanya 

terletak pada fisik atau kemampuan biologisnya, melainkan pada struktur eksistensial yang 

menyatukan dimensi jasmani dan ruhani, dilengkapi dengan potensi akal, kehendak bebas, 

serta fitrah ketuhanan yang mengarahkannya kepada pengenalan dan pengabdian kepada 

Allah. Dengan potensi tersebut, manusia diberi amanah yang besar, yaitu menjalankan 

fungsi sebagai ‘abdullah, hamba Allah yang tunduk dan taat kepada-Nya, serta 

khalīfatullāh, wakil Allah di bumi yang bertugas menciptakan kemaslahatan dan menjaga 

keseimbangan kehidupan. 

Islam memandang bahwa keberadaan manusia tidaklah terjadi secara kebetulan. Al-

Qur’an menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan tujuan yang mulia, bukan sia-sia 

dan tidak dikehendaki. Tujuan tersebut berkaitan erat dengan peran manusia dalam 

beribadah kepada Allah dan menjalankan mandat moral dalam kehidupan sosial. Oleh 

karena itu, pemahaman tentang hakikat manusia tidak dapat dilepaskan dari pandangan 

teologis dan filosofis Islam yang menyajikan manusia sebagai makhluk berkesadaran tinggi 

yang mampu mengenali kebenaran dan memilih jalan hidup yang diridai Allah. Dalam 

perspektif ini, manusia merupakan subjek moral yang bertanggung jawab terhadap segala 

tindakannya karena akal dan kehendak bebas yang diberikan Allah kepadanya menjadi 

landasan bagi pemberlakuan taklīf (beban syariat). 

Salah satu aspek penting dalam hakikat manusia menurut Islam adalah fitrah. Fitrah 

adalah kecenderungan dasar manusia yang suci, yang secara alami membawanya kepada 

keimanan, kebenaran, dan kebaikan. Fitrah merupakan anugerah ilahi yang menanamkan 

dalam diri manusia potensi untuk mengenal Tuhan serta menjunjung nilai-nilai moral. 

Namun, potensi ini dapat terdistorsi oleh berbagai pengaruh eksternal seperti lingkungan, 

pendidikan, dan budaya. Karena itulah Islam memberikan pedoman melalui wahyu agar 

fitrah manusia tetap terjaga dan berkembang secara benar. Dengan fitrah ini pula, manusia 

diharapkan mampu menjalankan tugas kekhalifahan dengan penuh kesadaran dan tanggung 

jawab. 

Selain fitrah, akal merupakan unsur fundamental yang membedakan manusia dari 

makhluk lainnya. Dalam Islam, akal diposisikan sebagai alat manusia untuk bernalar, 

menganalisis, serta memaknai wahyu dan fenomena kehidupan. Akal bukan sekadar 

instrumen kognitif, tetapi juga perangkat etis yang mengarahkan manusia dalam 

menentukan pilihan yang bijak dan benar. Al-Ghazali menjelaskan bahwa akal adalah 

cahaya yang diberikan Allah untuk menerangi jalan manusia. Namun, akal memiliki batas 

kemampuan; apabila tidak dibimbing oleh wahyu, akal dapat menyimpang dan 

menyesatkan. Oleh karena itu, hubungan antara akal dan wahyu dalam Islam merupakan 

relasi harmonis dan saling melengkapi. Wahyu memberikan pedoman kebenaran mutlak, 

sementara akal berfungsi memahami dan mengimplementasikannya dalam realitas 

kehidupan. 

Hakikat manusia juga mencakup aspek kebebasan berkehendak (free will). Islam 

mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan untuk memilih dan menentukan arah 

hidupnya secara sadar. Kebebasan ini menjadi dasar pertanggungjawaban manusia di 

hadapan Allah. Meskipun semua yang terjadi berada dalam ketentuan Allah (qadar), 

manusia tetap memiliki peran aktif sebagai pelaku dalam setiap keputusan hidup. Tanggung 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

331 

 

jawab moral dan spiritual ini menunjukkan bahwa Islam menghargai martabat manusia 

sebagai makhluk yang mampu mengelola dirinya sendiri dan lingkungannya. 

Lebih jauh lagi, peran manusia sebagai khalifah di bumi menegaskan kedudukan 

tinggi manusia dalam struktur kosmik. Sebagai khalifah, manusia diberi amanah untuk 

memakmurkan bumi, menegakkan keadilan, merawat lingkungan, serta menjaga 

keseimbangan kehidupan antarmakhluk. Tugas kekhalifahan merupakan mandat besar 

yang membutuhkan integritas spiritual, kecerdasan intelektual, serta kesadaran moral yang 

tinggi. Apabila peran ini dijalankan dengan benar, manusia akan menjadi pembangun 

peradaban yang membawa keberkahan bagi seluruh alam. Sebaliknya, apabila amanah ini 

diabaikan, manusia dapat menjadi perusak bumi dan penyebab kerusakan moral dalam 

masyarakat. 

Dalam konteks kekinian, kajian mengenai hakikat manusia dalam Islam menjadi 

semakin urgen mengingat tantangan yang dihadapi peradaban modern. Perkembangan 

sains dan teknologi yang pesat di satu sisi membawa kemajuan material, tetapi di sisi lain 

memunculkan berbagai krisis seperti degradasi moral, hilangnya makna hidup, kerusakan 

lingkungan, dan alienasi spiritual. Manusia modern cenderung dipandang sebagai makhluk 

materialistis yang hanya mengejar kepuasan duniawi dan efisiensi ekonomi tanpa 

memperhatikan nilai transcendental. Fenomena ini menunjukkan bahwa manusia tanpa 

nilai-nilai spiritual akan kehilangan arah dan tujuan keberadaannya. Oleh karena itu, Islam 

menawarkan paradigma yang komprehensif dengan menempatkan Tuhan sebagai pusat 

kehidupan, sehingga manusia dapat menemukan kembali jati dirinya sebagai makhluk yang 

bermartabat dan bertanggung jawab. 

Pengkajian hakikat manusia menurut Islam juga memberikan kontribusi penting 

dalam bidang pendidikan. Pendidikan tidak hanya bertugas mengembangkan kemampuan 

intelektual, tetapi juga menumbuhkan karakter dan akhlak yang baik sesuai fitrah manusia. 

Dengan memahami konsep manusia secara utuh, sistem pendidikan dapat dirancang untuk 

mengembangkan seluruh potensi manusia—jasmani, ruhani, akal, sosial, dan spiritual—

sehingga terbentuk manusia yang berkualitas dan siap menjalankan peran sebagai khalifah. 

Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan dalam Islam, yaitu mencetak insan kamil yang 

memiliki keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. 

Selain itu, pemahaman mendalam mengenai hakikat manusia berimplikasi pada 

pembangunan peradaban Islam yang lebih humanis dan berkeadilan. Islam menekankan 

pentingnya memuliakan manusia tanpa memandang asal-usul, warna kulit, atau status 

sosial. Nilai-nilai kemanusiaan yang bersumber dari wahyu ini menjadi landasan bagi 

terciptanya masyarakat yang harmonis, toleran, dan saling menghargai. Dengan demikian, 

kajian tentang manusia menjadi titik tumpu bagi pengembangan etika sosial dan hukum 

adat dalam masyarakat Muslim yang berorientasi pada kemaslahatan. 

Dengan melihat berbagai dimensi tersebut, jelas bahwa hakikat manusia dalam Islam 

merupakan konsep multidisipliner yang tidak hanya mencakup aspek teologis, tetapi juga 

filosofis, psikologis, moral, dan sosial. Islam mengajarkan bahwa manusia adalah makhluk 

yang memiliki potensi agung untuk mencapai derajat tertinggi, tetapi juga memiliki 

kemungkinan jatuh ke tingkat serendah-rendahnya apabila tidak menggunakan akal dan 

fitrahnya secara benar. Oleh karena itu, memahami hakikat manusia secara mendalam 

menjadi langkah penting untuk mengembalikan manusia pada tujuan penciptaannya, 

mengarahkan kehidupannya ke jalan yang benar, serta meneguhkan komitmennya sebagai 

hamba Allah dan pemakmur bumi. 

Dengan demikian, kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif 

konsep hakikat manusia dalam Islam melalui telaah atas potensi fitrah yang melekat dalam 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

332 

 

diri manusia serta tanggung jawab kekhalifahan yang diembannya. Melalui pemahaman 

yang lebih mendalam tentang hakikat eksistensi dan fungsi manusia dalam Islam, 

diharapkan kajian ini dapat menjadi kontribusi dalam penguatan spiritualitas, moralitas, 

dan peradaban yang sesuai dengan nilai-nilai ilahi. Kajian ini pada akhirnya berupaya 

menggambarkan manusia sebagai entitas yang memiliki hubungan langsung dengan Allah, 

memiliki potensi kebaikan yang besar, serta memegang peran sentral dalam menentukan 

arah sejarah dan kehidupan di bumi. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif deskriptif. Pendekatan ini digunakan 

untuk menggambarkan, menganalisis, dan menafsirkan konsep hakikat manusia 

berdasarkan teks-teks primer dan sekunder. Penelitian kualitatif deskriptif berfungsi 

untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh mengenai fenomena atau konsep yang 

diteliti tanpa manipulasi variabel. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan teologis-filosofis, yaitu pendekatan yang 

menelaah konsep manusia berdasarkan ajaran Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran para 

ulama dan filsuf Muslim. Pendekatan teologis melihat manusia dari aspek 

keagamaannya, sedangkan pendekatan filosofis menggali struktur eksistensial dan 

hakikat keberadaannya sebagai makhluk berakal dan berjiwa. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Manusia sebagai Makhluk Jasmani dan Ruhani 

Islam menegaskan bahwa manusia terdiri atas dua unsur utama, yaitu jasad dan ruh, 

yang membentuk kesatuan yang tidak dapat dipisahkan dalam memahami eksistensi 

manusia. Jasad berasal dari tanah sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-

Mu’minun: 12), sedangkan ruh berasal dari perintah Allah (QS. Al-Isra’: 85). Perpaduan 

antara keduanya menjadikan manusia sebagai makhluk unik yang mampu menjalankan 

fungsi spiritual dan material sekaligus. 

Jasmani memberikan manusia kemampuan untuk berinteraksi dengan dunia fisik, 

menciptakan berbagai alat dan teknologi, serta mengembangkan sistem kehidupan sosial. 

Sementara ruh menjadi sumber kesadaran mendalam, spiritualitas, dan nilai moral. Ruh-

lah yang memberikan manusia identitas keilahian dan potensi untuk dekat dengan Allah. 

Karena itu, kehormatan manusia tidak terletak pada fisiknya yang fana, tetapi pada 

kualitas ruhani dan moral yang dikembangkan. 

Dari perspektif ini, hakikat manusia dalam Islam tidak dapat direduksi hanya 

kepada aspek biologis sebagaimana pandangan materialisme modern. Islam menekankan 

bahwa keberadaan manusia memiliki dimensi ketuhanan yang mulia. Ruh menjadi 

penggerak utama yang mengarahkan kehidupan manusia menuju tujuan penciptaannya: 

beribadah kepada Allah dan mengelola bumi dengan bijaksana. Kesadaran ruhani inilah 

yang membedakan manusia dari hewan, sekaligus menjadi dasar pemberian beban 

syariat. 

 

Fitrah sebagai Potensi Dasar Kemanusiaan 

Konsep fitrah merupakan elemen utama dalam pemahaman tentang hakikat 

manusia dalam Islam. Fitrah merujuk pada keadaan suci dan kecenderungan alami 

manusia untuk mengakui keesaan Allah dan mencintai kebaikan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

menyatakan: “Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua orang 

tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. Bukhari dan 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

333 

 

Muslim). 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa setiap manusia lahir dengan potensi 

keimanan yang sama. Lingkungan, pendidikan, dan interaksi sosial memainkan peran 

penting dalam melestarikan atau mengubah fitrah tersebut. Jika fitrah dipelihara dengan 

baik, manusia akan berkembang menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan menyadari 

peran ketuhanannya. Sebaliknya, jika terabaikan, manusia bisa mengalami degradasi 

moral. 

Fitrah juga mencakup kecenderungan kepada nilai-nilai universal seperti kejujuran, 

keadilan, kasih sayang, dan kerendahan hati. Prinsip-prinsip ini menjadi landasan etika 

dalam Islam dan membentuk karakter manusia yang selaras dengan wahyu. Dengan 

demikian, konsep fitrah memiliki implikasi besar dalam pendidikan, karena tujuan 

mendasar pendidikan Islam adalah menumbuhkan dan mengembangkan fitrah manusia 

secara optimal. 

 

Peran Akal dalam Menentukan Kehidupan Manusia 

Akal merupakan anugerah besar yang membedakan manusia dari makhluk lainnya. 

Dalam pandangan ulama seperti Al-Ghazali, akal dipandang sebagai cahaya ilahi yang 

diberikan kepada manusia agar mampu mengenal Tuhan dan memahami kebenaran. Akal 

berfungsi sebagai instrumen untuk berpikir kritis, mengambil keputusan moral, dan 

memahami ketentuan syariat. 

Namun Islam juga menegaskan bahwa akal memiliki keterbatasan. Ketika tidak 

dibimbing oleh wahyu, akal dapat tersesat dan menghasilkan pandangan yang 

menyesatkan. Karena itu, akal dan wahyu harus berjalan seiring. Wahyu merupakan 

sumber kebenaran mutlak, sedangkan akal membantu manusia mencerna dan 

menerapkannya dalam kehidupan. 

Hubungan harmonis antara akal dan wahyu membentuk dasar epistemologi Islam 

yang menolak ekstrem rasionalisme maupun ekstrem dogmatisme. Islam mengajarkan 

keseimbangan antara pemikiran logis dan ketaatan spiritual. Oleh karena itu, penggunaan 

akal secara benar menjadi ciri manusia yang beriman dan beradab. 

 

Kebebasan Berkehendak dan Tanggung Jawab Moral 

Islam mengakui bahwa manusia memiliki kebebasan untuk memilih perbuatan dan 

arah hidupnya. Allah memberi manusia kemampuan untuk menentukan jalan yang baik 

atau buruk. Kebebasan ini menjadi dasar pertanggungjawaban manusia pada Hari Akhir. 

Dengan demikian, penghargaan terhadap martabat manusia dalam Islam sangat tinggi, 

karena manusia dilihat sebagai subjek aktif yang menentukan kualitas hidupnya sendiri. 

Dalam ajaran Islam, kehendak manusia berjalan dalam kerangka ketetapan Allah 

(qadar). Artinya, meskipun segala sesuatu berada dalam pengetahuan Allah, manusia 

tetap memiliki ruang pilihan secara sadar. Prinsip ini menegaskan bahwa setiap individu 

bertanggung jawab atas tindakannya, baik di dunia maupun di akhirat. 

Oleh sebab itu, kebebasan dalam Islam bukanlah kebebasan absolut tanpa batas. 

Kebebasan harus dijalankan sesuai pedoman wahyu agar tidak menimbulkan kerusakan 

moral dan sosial. Manusia yang mampu mengendalikan hawa nafsunya dan 

menggunakan akalnya untuk memilih kebaikan dipandang telah menjalankan fungsi 

kemanusiaannya secara sempurna. 

 

Manusia sebagai Hamba Allah (‘Abdullah) 

Salah satu hakikat manusia dalam Islam adalah bahwa manusia merupakan hamba 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

334 

 

Allah (‘abdullah). Sebagai hamba, manusia diciptakan untuk mengabdi, tunduk, dan taat 

kepada Allah. Kesadaran sebagai hamba memberikan manusia arah hidup yang jelas, 

karena tujuan utama kehidupannya adalah beribadah kepada Allah (QS. Adz-Dzariyat: 

56). 

Konsep kehambaan mengajarkan bahwa manusia tidak memiliki kekuasaan mutlak 

atas dirinya, tetapi seluruhnya merupakan amanah dan milik Allah. Dengan demikian, 

kehambaan tidak merendahkan martabat manusia, melainkan mengangkatnya ke derajat 

mulia karena berada dalam bimbingan Tuhan Yang Maha Sempurna. 

Kehambaan juga menanamkan kerendahan hati dan menghindarkan manusia dari 

kesombongan. Kesadaran ini menjadi prinsip penting dalam akhlak Islam, karena 

kesombongan dianggap sebagai sifat yang paling berbahaya dan menjadi akar dari 

berbagai penyimpangan moral. 

 

Manusia sebagai Khalifah di Muka Bumi 

Selain peran sebagai hamba, manusia juga diberikan tanggung jawab sebagai 

khalifah di muka bumi. Khalifah adalah wakil Allah yang diberi mandat untuk menjaga, 

memakmurkan, dan mengelola bumi dengan prinsip keadilan dan keberlanjutan. Allah 

berfirman: “Sesungguhnya Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.” (QS. Al-Baqarah: 

30). 

Peran kekhalifahan mencakup berbagai bidang kehidupan, seperti sosial, politik, 

ekonomi, dan lingkungan. Manusia wajib menjaga keharmonisan antara sesama, 

sekaligus melindungi alam dari kerusakan. Kerusakan lingkungan, korupsi, kesenjangan 

sosial, dan kezaliman merupakan bentuk pengkhianatan terhadap amanah kekhalifahan. 

Untuk melaksanakan fungsi ini dengan baik, manusia memerlukan integritas 

spiritual, kecerdasan intelektual, dan komitmen moral yang tinggi. Dengan demikian, 

kekhalifahan bukan hanya kedudukan istimewa, tetapi juga tanggung jawab besar yang 

menentukan keberlangsungan peradaban manusia. 

 

Implikasi Konsep Hakikat Manusia dalam Kehidupan Modern 

Pemahaman hakikat manusia dalam Islam memiliki relevansi besar dalam 

menghadapi krisis kemanusiaan modern. Peradaban kontemporer kerap menempatkan 

manusia semata sebagai entitas materialistik. Orientasi hidup yang hanya mengutamakan 

keuntungan ekonomi dan kepuasan pribadi menyebabkan hilangnya nilai spiritual dan 

moral. 

Islam menawarkan paradigma alternatif dengan menempatkan manusia sebagai 

makhluk spiritual yang memiliki tujuan luhur. Pemahaman tentang fitrah membantu 

memulihkan kembali orientasi hidup manusia agar tidak kehilangan identitas moralnya. 

Dengan mengutamakan nilai-nilai ilahi, manusia mampu menjalani hidup yang 

bermakna, penuh kasih sayang, dan bertanggung jawab. 

Dalam konteks pendidikan, pemahaman komprehensif tentang hakikat manusia 

menekankan perlunya pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter, 

ketakwaan, dan kesadaran sosial. Pendidikan Islam bukan hanya menghasilkan manusia 

pintar, tetapi juga manusia yang berakhlak mulia dan mampu memimpin kehidupan 

secara adil dan bijaksana. 

Demikian pula dalam bidang sosial, kesadaran sebagai khalifah mendorong 

manusia mengembangkan sistem kehidupan yang lebih inklusif, adil, dan peduli terhadap 

lingkungan. Dengan menjalankan amanah kekhalifahan secara benar, manusia dapat 

membangun peradaban yang berpihak pada kemaslahatan seluruh alam, bukan hanya 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

335 

 

untuk kepentingan diri sendiri atau kelompok tertentu. 

 

KESIMPULAN 

Konsep hakikat manusia dalam Islam menegaskan bahwa manusia adalah makhluk 

yang memiliki keistimewaan eksistensial berupa perpaduan jasmani dan ruhani, disertai 

potensi akal, fitrah, serta kebebasan kehendak. Keberadaan manusia tidak hadir secara 

kebetulan atau tanpa tujuan, melainkan sebagai bagian dari rencana Ilahi yang mulia. Fitrah 

yang diberikan Allah sejak manusia dilahirkan menjadi landasan bagi kecenderungan alami 

untuk mengenal kebenaran dan keesaan Tuhan. Akal yang menyertainya menjadi 

instrumen untuk berpikir, mencerna wahyu, dan menentukan keputusan moral. Dengan 

bekal tersebut, manusia diberi kebebasan untuk memilih jalan hidupnya, sehingga seluruh 

perbuatan manusia menjadi objek pertanggungjawaban moral dan spiritual di hadapan 

Allah. 

Islam memberikan dua posisi utama kepada manusia: sebagai ‘abdullah (hamba 

Allah) yang harus tunduk dan mengabdi kepada Tuhannya, dan sebagai khalifatullah (wakil 

Allah di bumi) yang mengemban amanah untuk memakmurkan bumi, menegakkan 

keadilan, serta menjaga keseimbangan alam dan tatanan sosial. Pemahaman ini memiliki 

implikasi besar dalam konteks pembangunan peradaban modern, terutama dalam 

membangun manusia yang berkarakter, beretika, dan bertanggung jawab. Dengan 

memahami hakikat manusia secara komprehensif, manusia diharapkan dapat 

menumbuhkan potensi terbaiknya untuk meraih kebahagiaan hidup di dunia sekaligus 

keselamatan di akhirat. Oleh karena itu, kajian tentang hakikat manusia dalam Islam bukan 

hanya penting secara teoritis, tetapi juga menjadi pedoman praktis bagi upaya mewujudkan 

kehidupan yang bermakna, beradab, dan berkeadilan bagi seluruh umat manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abubakar, A., & Ngalimun, N. (2019). Psikologi Perkembangan (Konsep dasar 

pengembangan kreativitas anak). 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. ISTAC. 

Al-Faruqi, I. R. (1992). Tauhid: Its implications for thought and life. IIIT. 

Al-Ghazali, A. H. (2001). Kimiya al-sa‘adah (The alchemy of happiness) (C. Field, 

Trans.). Azad. 

Al-Ghazali, A. H. (2005). Ihya’ ‘ulum al-din. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qaradawi, Y. (2002). Manusia dan Islam. Gema Insani Press. 

Fazlur Rahman. (1979). Islam. University of Chicago Press. 

Ibn Khaldun. (2004). Muqaddimah Ibn Khaldun. Dar al-Fikr. 

Ibn Sina. (1952). Al-nafs (Book of the soul) in Al-shifa’. Al-Maktabah al-‘Arabiyyah. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an al-Karim (Terjemahan). 

Kemenag RI. 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui 

Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era 

Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50. 

Latifah, L., Ngalimun, N., Setiawan, M. A., & Harun, M. H. (2020). Kecakapan 



Copyright © 2025: Yulia Sari, & Latifah 

 

336 

 

behavioral dalam proses pembelajaran PAI Melalui Komunikasi Interpersonal. 

Bitnet: Jurnal Pendidikan Teknologi Informasi, 5(2), 36-42. 

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar 

pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi 

perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439. 

Mutahhari, M. (1985). Man and universe: An Islamic perspective. World Organization 

for Islamic Services. 

Nasr, S. H. (1997). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. ABC 

International Group. 

Nata, A. (2014). Akhlak tasawuf dan karakter mulia. Rajawali Press. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265-278. 

Nugroho, A. G., & Latifah, L. (2022). Proses Pembelajaran Menggunakan Strategi Inkuiri 

Dalam Manajemen Berbasis Sekolah (Mbs) Dengan Hasil Kepuasan Guru Di 

Madrasah Tsanawiyah Assalam Martapura. AL-ULUM: Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora, 8(2). 

Rahman, F. (1980). Major themes of the Qur’an. Bibliotheca Islamica. 

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir maudhu‘i atas pelbagai persoalan 

umat. Mizan. 

Zainuddin, M. (2012). Antropologi Islam: Konsep manusia dalam Al-Qur’an. UIN-

Maliki Press. 

Zwagery, R. V., Safithri, E. A., & Latifah, N. (2020). Psikologi Perkembangan: Konsep 

Dasar Pengembangan Kreatifitas Anak. Yogyakarta: Parama Ilmu. 

 

 


