
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 337-345 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

337 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525 

 

DIALEKTIKA AKAL DAN WAHYU: PEMIKIRAN 

FILOSOFIS TENTANG KEIMANAN DAN KETUHANAN 

DALAM ISLAM 
 

Gt. Alfian1*, & Latifah2 
*1&2 Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin  

*e-mail: alfiangusti5395@gmail.com 

 
Submit Tgl: 13-November-2025 Diterima Tgl: 13-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025 

 
Abstrak: Penelitian ini membahas dialektika akal dan wahyu dalam pemahaman keimanan 

dan ketuhanan berdasarkan pemikiran para filsuf Islam, khususnya Al-Farabi, Ibn Sina, Al-

Ghazali, Ibn Rusyd, dan Mulla Sadra. Kajian dilakukan melalui metode penelitian kualitatif 

dengan pendekatan studi kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa filsafat Islam 

tidak memposisikan akal dan wahyu sebagai dua sumber yang saling bertentangan, 

melainkan saling melengkapi dalam memahami kebenaran ilahiah. Al-Farabi dan Ibn Sina 

menekankan peran akal sebagai instrumen rasional untuk mengenal Tuhan melalui 

pendekatan metafisik. Al-Ghazali memperlihatkan keterbatasan akal dan pentingnya wahyu 

serta pengalaman spiritual sebagai jalan ma’rifat. Ibn Rusyd menegaskan adanya harmoni 

akal dan wahyu karena keduanya berasal dari Tuhan yang sama. Mulla Sadra kemudian 

menawarkan sintesis yang lebih integratif melalui al-hikmah al-muta’aliyah, yang 

menggabungkan akal, spiritualitas, dan teks wahyu dalam pencarian kebenaran metafisik. 

Penelitian ini menegaskan bahwa dalam Islam, keimanan yang kukuh membutuhkan 

dukungan rasionalitas, dan rasionalitas sejati harus sejalan dengan kebenaran wahyu. 

Dialektika akal dan wahyu menjadi fondasi epistemologis yang memperkaya pemahaman 

teologis mengenai eksistensi Tuhan dan hakikat keimanan dalam tradisi intelektual Islam. 

 

Kata Kunci: Akal; Wahyu; Filsafat Islam; Keimanan; Ketuhanan 

 

Abstract: This study examines the dialectic between reason and revelation in understanding 

faith and divinity within Islamic philosophical thought, focusing on the works of Al-Farabi, 

Ibn Sina, Al-Ghazali, Ibn Rushd, and Mulla Sadra. A qualitative library research method is 

used to analyze classical and contemporary scholarly sources. The findings reveal that 

Islamic philosophy does not place reason and revelation as contradictory sources, but 

rather as complementary foundations in comprehending divine truth. Al-Farabi and Ibn 

Sina emphasize the importance of reason as a rational instrument to know God through 

metaphysical inquiry. Al-Ghazali highlights the limitations of human reason and argues for 

the primacy of revelation and spiritual experience in attaining true ma‘rifah. Ibn Rushd 

reconciles the relationship by asserting that reason and revelation ultimately originate from 

the same divine source. Mulla Sadra advances a more integrative synthesis through al-

hikmah al-muta‘aliyah (transcendent theosophy), combining rational knowledge, spiritual 

intuition, and scriptural guidance. This research concludes that in Islam, strong faith must 

be supported by sound rationality, while genuine rationality must align with the truth of 

revelation. The dialectic of reason and revelation thus becomes an epistemological 

foundation for enriching theological understanding of God’s existence and the essence of 

faith in the Islamic intellectual tradition. 

 

Keywords: Reason; Revelation; Islamic Philosophy; Faith; Divinity 

 

Cara mengutip Alfian, G., & Latifah. (2025). Dialektika Akal dan Wahyu: Pemikiran Filosofis Tentang 

Keimanan dan Ketuhanan dalam Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 337–345. 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525        
 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525
mailto:alfiangusti5395@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525


Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

338 

 

PENDAHULUAN 

Keberadaan Tuhan selalu menjadi pusat pencarian manusia sejak awal sejarah 

peradaban. Dalam setiap rentang perjalanan filsafat dan agama, pertanyaan fundamental 

yang selalu muncul adalah: siapakah Tuhan?, bagaimana sifat-sifat-Nya?, dan bagaimana 

manusia dapat membangun hubungan dengan-Nya? Pertanyaan-pertanyaan ini 

menunjukkan bahwa keyakinan akan Tuhan tidak hanya lahir dari doktrin dan tradisi 

keagamaan, tetapi juga merupakan ekspresi fitrah manusia yang terdalam. Manusia pada 

hakikatnya membutuhkan entitas yang Mahatinggi sebagai tempat bergantung, berlindung, 

dan menjadi sumber makna serta tujuan hidup. Dalam perspektif filsafat, upaya manusia 

mencari Tuhan merupakan proses epistemologis dan ontologis yang tidak pernah selesai. 

Berbagai argumen intelektual dikembangkan untuk memahami Tuhan, mulai dari persepsi 

inderawi, penalaran rasional, hingga kehadiran wahyu ilahiah yang diyakini sebagai 

kebenaran absolut. 

Pemahaman tentang Tuhan berkembang dalam berbagai aliran pemikiran. Dalam 

teisme, Tuhan dipahami sebagai Pencipta serta Pengatur seluruh kejadian di alam semesta, 

yang terus terlibat dalam dinamika ciptaan-Nya. Sebaliknya, deisme meyakini bahwa 

Tuhan hanya berperan sebagai pencipta awal, namun tidak lagi ikut campur tangan dalam 

keteraturan semesta setelah segala hukum alam diciptakan. Panteisme memandang Tuhan 

dan alam semesta sebagai entitas yang satu, menegaskan bahwa Tuhan hadir secara imanen 

dalam seluruh keberadaan. Sementara itu, monoteisme, termasuk Islam, mempertegas 

bahwa Tuhan adalah Esa, transenden, tidak bertubuh, tidak terbagi, dan memiliki sifat 

kesempurnaan mutlak. Tuhan dalam monoteisme bukan sekadar entitas tertinggi, tetapi 

juga sumber moralitas, tujuan akhir kehidupan, dan “the greatest conceivable being” atau 

Zat tertinggi yang dapat dipikirkan oleh akal manusia. 

Akibat dari beragamnya konsep ketuhanan tersebut, sejarah pemikiran manusia 

mencatat berbagai perdebatan panjang tentang hakikat Tuhan. Gagasan mengenai 

keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya, bentuk hubungan-Nya dengan alam sekaligus manusia, 

hingga ontologi dan epistemologi ketuhanan terus menjadi objek kajian yang tidak pernah 

padam. Immanuel Kant, misalnya, menyatakan bahwa keberadaan Tuhan merupakan 

postulat rasional, suatu kebenaran tertinggi yang tidak dapat dibuktikan melalui 

pengalaman empiris, namun menjadi syarat niscaya bagi akal budi praktis. Menurut Kant, 

Tuhan berada di luar jangkauan indera manusia, dan karenanya upaya memahami Tuhan 

membutuhkan perangkat rasional yang lebih dalam, serta kesadaran etis yang memandu 

tindakan manusia. 

Dalam keterbatasan akal manusia itulah, muncul agama sebagai media Tuhan 

memperkenalkan diri kepada ciptaan-Nya. Agama bukan sekadar sistem kepercayaan yang 

diwariskan turun-temurun, tetapi merupakan wahyu yang mengungkapkan keberadaan dan 

kehendak Tuhan. Dalam konteks Islam, agama dipahami sebagai bentuk bimbingan 

langsung dari Allah Swt. melalui para nabi dan rasul-Nya untuk menuntun manusia 

mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. Dengan demikian, agama memberikan jawaban 

yang tidak hanya bersifat teoritis filosofis, tetapi juga aplikatif dalam kehidupan. 

Keberadaan agama menegaskan bahwa manusia memerlukan sesuatu yang melampaui 

batas akalnya, yaitu petunjuk ilahi yang absolut dan sempurna. 

Islam sebagai agama tauhid menempatkan Tuhan sebagai poros utama seluruh 

pemikiran filosofis dan teologis. Dalam Islam, konsep iman (keimanan) merupakan 

pondasi utama, yang bukan hanya berlandaskan rasio tetapi juga wahyu. Iman dalam Islam 

lahir dari integrasi tiga dimensi: aspek kognitif (pengetahuan tentang Tuhan), aspek afektif 

(penghayatan spiritual), dan aspek volitif (komitmen amal). Ketiganya tidak dapat 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

339 

 

dipisahkan karena keimanan tidak hanya sekadar mengenal Tuhan, tetapi merasakan 

kehadiran-Nya dan menerjemahkan keyakinan itu dalam tindakan nyata. Dengan demikian, 

keimanan menjadi skema utuh yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta dalam 

bentuk hubungan ubudiyah dan ketaatan. 

Pada saat yang sama, filsafat Islam hadir sebagai upaya ilmiah dan rasional untuk 

memahami objek keimanan, terutama tentang Tuhan. Sejumlah filsuf Muslim seperti Al-

Farabi, Ibn Sina, Al-Ghazali, Ibn Rusyd, hingga Mulla Sadra mengembangkan argumen-

argumen filosofis untuk menguatkan eksistensi Tuhan melalui pendekatan logis yang dapat 

diterima akal manusia. Filsafat Islam menunjukkan bahwa ajaran agama tidak bertentangan 

dengan akal, karena keduanya berasal dari sumber yang sama, yakni Allah Swt. Akal 

digunakan untuk memahami tanda-tanda Tuhan di alam semesta, sedangkan wahyu 

menjadi panduan ketika akal menemui keterbatasan. Dengan demikian, Islam 

menempatkan akal sebagai instrumen penting dalam meneguhkan keimanan. 

Dialektika antara akal dan wahyu merupakan karakter mendasar dalam filsafat Islam. 

Akal menjadi sarana manusia membaca fenomena ciptaan Tuhan melalui observasi dan 

penalaran, sedangkan wahyu memberikan penegasan dan pembenaran terhadap kebenaran 

yang sering kali berada di luar jangkauan rasio. Dalam Al-Qur’an sendiri, banyak ayat yang 

mendorong manusia untuk menggunakan akalnya, seperti perintah untuk tafakkur 

(berpikir), tadabbur (merenungkan), dan ta’aqqul (menggunakan nalar). Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak menolak argumentasi rasional dalam memahami Tuhan, 

bahkan justru mengintegrasikannya sebagai bagian dari proses memperkuat keimanan. 

Namun, hubungan antara akal dan wahyu dalam sejarah filsafat Islam tidak selalu 

berjalan mulus. Perdebatan filosofis muncul ketika sebagian pemikir menempatkan akal 

sebagai otoritas tertinggi dalam menetapkan kebenaran. Tokoh-tokoh seperti Ibn Sina dan 

Ibn Rusyd dikenal memberikan porsi yang sangat besar kepada akal, sementara Al-Ghazali 

mengkritisi secara tajam pola pikir filsafat yang dianggapnya berpotensi menyimpang dari 

prinsip-prinsip wahyu. Perdebatan ini bukanlah bentuk pertentangan antara ilmu dan 

agama, tetapi merupakan proses intelektual penting dalam mencari keselarasan dan batasan 

antara keduanya. Hingga kini, dialektika tersebut justru memperkaya khazanah pemikiran 

Islam dan memperlihatkan bahwa kebenaran tidak hanya tercermin dalam logika rasional, 

tetapi juga keyakinan spiritual yang bersumber dari wahyu Allah. 

Keunikan filsafat Islam terletak pada gagasan bahwa akal dan wahyu bukan dua 

entitas yang saling bertentangan, melainkan komplementer. Akal berfungsi sebagai media 

pembuktian bahwa Tuhan memang ada dan bahwa hukum-hukum-Nya tercermin dalam 

keteraturan ciptaan. Sementara wahyu menegaskan kebenaran yang mutlak, memberikan 

informasi metafisik yang tidak bisa dicapai akal, seperti hakikat malaikat, hari akhir, takdir, 

dan banyak aspek ketuhanan lainnya. Dengan demikian, pemahaman tentang Tuhan dalam 

Islam selalu bergerak dalam dua koridor: empiris-rasional dan transenden-revelasional. 

Sejalan dengan itu, kajian tentang keimanan dan ketuhanan dalam perspektif filsafat 

Islam menjadi semakin penting dalam konteks modern. Perkembangan sains dan teknologi 

yang begitu pesat menghadirkan tantangan baru dalam memahami hubungan antara 

manusia dan Tuhan. Banyak pandangan materialistik dan sekularistik yang mencoba 

mengesampingkan peran agama dan wahyu dalam kehidupan. Oleh karena itu, filsafat 

Islam memiliki tanggung jawab intelektual untuk menjawab berbagai persoalan 

kontemporer dengan menghidupkan kembali harmonisasi akal dan wahyu sebagai fondasi 

epistemologi Islam. 

Lebih jauh, kajian filosofis tentang Tuhan tidak hanya membicarakan aspek teoritis, 

tetapi juga berimplikasi pada kehidupan sosial dan moral manusia. Keimanan kepada 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

340 

 

Tuhan mengarahkan manusia pada kesadaran akan nilai-nilai etis yang universal, seperti 

keadilan, kejujuran, kasih sayang, dan tanggung jawab. Dengan keyakinan adanya Tuhan 

yang Mahaadil dan Mahamelihat, manusia terdorong untuk menjalani kehidupan yang 

bermartabat serta menjaga keseimbangan hubungan dengan sesama, lingkungan, dan Sang 

Pencipta. Dalam kerangka ini, teologi filosofis menjadi fondasi untuk membangun 

masyarakat yang lebih beradab dan berkeadilan. 

Berdasarkan uraian tersebut, terlihat bahwa pemahaman tentang keimanan dan 

ketuhanan dalam Islam memerlukan pendekatan yang holistik, dengan melibatkan 

kemampuan akal sekaligus penerimaan terhadap wahyu ilahi. Filsafat Islam menjadi 

jembatan penting dalam menganalisis keduanya, sehingga keimanan tidak terjebak pada 

dogmatisme yang kaku, dan penggunaan akal tidak melampaui batas hingga mengingkari 

wahyu. Dengan pendekatan dialektis, studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam memperkuat pemahaman umat Islam terhadap Tuhan dan ajaran agama secara lebih 

mendalam dan komprehensif. 

Melalui kajian mengenai dialektika akal dan wahyu dalam pemikiran filosofis tentang 

keimanan dan ketuhanan dalam Islam, pembahasan ini berupaya menegaskan kembali 

bahwa keyakinan terhadap Tuhan bukan hanya didasarkan pada doktrin teologis yang 

diwariskan, tetapi juga merupakan hasil pemikiran rasional yang teruji. Integrasi antara 

keduanya akan melahirkan keimanan yang lebih kokoh dan relevan dalam menghadapi 

dinamika kehidupan. Dengan demikian, penelitian dan penulisan ini menjadi upaya ilmiah 

untuk memahami Tuhan secara lebih bijak, rasional, dan spiritual, sesuai dengan ajaran 

Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research) karena objek kajian berupa pemikiran filosofis mengenai dialektika 

akal dan wahyu dalam memahami keimanan dan ketuhanan menurut perspektif filsafat 

Islam. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif deskriptif-filosofis, 

yaitu penelitian yang bertujuan untuk menggambarkan, menafsirkan, dan menganalisis 

konsep-konsep filosofis serta argumentasi yang dibangun oleh para filsuf Islam mengenai 

hubungan antara rasio manusia dan wahyu ilahi. Sumber data penelitian terdiri atas 

sumber primer berupa karya-karya penting tokoh filsafat Islam seperti Al-Farabi, Ibn 

Sina, Al-Ghazali, Ibn Rusyd, dan Mulla Sadra, serta ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang 

berkaitan dengan konsep akal, wahyu, dan iman. Selain itu, sumber sekunder berupa 

buku-buku ilmiah, artikel jurnal, hasil penelitian terdahulu, dan referensi akademik lain 

yang mendukung analisis juga digunakan sebagai pelengkap kajian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran 

literatur baik dalam bentuk cetak maupun digital melalui perpustakaan dan database 

ilmiah. Seluruh data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis 

deskriptif-analitis dan hermeneutis, dengan cara mendeskripsikan pemikiran tokoh, 

menafsirkan makna konsep yang digunakan, mengkritisi perbedaan dan persamaan 

pandangan, serta menyintesiskan hasil analisis menjadi kesimpulan komprehensif 

mengenai dialektika akal dan wahyu dalam pemahaman keimanan dan ketuhanan dalam 

Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, penggunaan literatur akademik 

yang kredibel, dan pencatatan sistematis proses penelitian. Penelitian ini dilaksanakan 

melalui kajian literatur di perpustakaan dan sumber digital dalam kurun waktu yang 

disesuaikan dengan kebutuhan analisis. 

 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

341 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Akal dalam Pemikiran Filsafat Islam 

Dalam tradisi intelektual Islam, akal (al-‘aql) dipandang sebagai anugerah tertinggi 

yang membedakan manusia dari makhluk lain. Akal menjadi sarana untuk mengenal diri 

dan mengenal Pencipta. Al-Qur’an secara eksplisit memerintahkan manusia untuk 

menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda kebesaran Allah (QS. Al-Baqarah: 

164). Oleh karena itu, filsafat Islam menjadikan akal sebagai instrumen utama untuk 

membuktikan keberadaan Tuhan melalui argumentasi rasional. 

Bagi Al-Farabi, akal merupakan potensi yang berkembang melalui proses bertahap 

hingga mencapai kesempurnaan melalui hubungan dengan Akal Aktif (al-‘aql al-fa‘al). 

Dengan akal, manusia dapat memahami realitas metafisis yang berada di luar jangkauan 

indera. Ia menegaskan bahwa kesempurnaan iman tidak mungkin dicapai tanpa 

keterlibatan akal yang matang, karena akal menjadi jembatan yang menghubungkan 

manusia dengan alam intelek, tempat kebenaran hakiki berada. 

Sedangkan Ibn Sina (Avicenna) mengembangkan teori emanasi yang menempatkan 

akal sebagai bagian dari proses kesempurnaan wujud. Menurutnya, keberadaan Tuhan 

dapat dibuktikan melalui argumentasi wajib al-wujud (yang wajib ada) dan mumkin al-

wujud (yang mungkin ada). Akal mampu menyimpulkan bahwa semua yang mungkin 

ada pasti memiliki sebab yang pada akhirnya bermuara pada Tuhan sebagai Wujud 

Niscaya. Dengan demikian, akal berperan sebagai sumber epistemik yang mampu 

mengantarkan manusia pada keyakinan terhadap Tuhan secara rasional. 

Pandangan berbeda muncul dari Al-Ghazali, meskipun ia tidak menolak akal 

sepenuhnya, ia menegaskan bahwa akal memiliki keterbatasan dan tidak mampu 

memahami seluruh kebenaran metafisis tanpa bimbingan wahyu. Dalam Tahafut al-

Falasifah, ia mengkritik para filsuf yang terlalu mengagungkan akal sehingga 

mengabaikan kebenaran agama. Baginya, akal harus berfungsi sebagai penguat iman, 

bukan sebagai sumber hukum agama yang berdiri sendiri. Al-Ghazali juga menekankan 

aspek intuisi spiritual (kasyf) yang menurutnya lebih tinggi daripada akal. 

Ibn Rusyd (Averroes) justru menentang kritik Al-Ghazali. Ia berpendapat bahwa 

akal dan wahyu tidak pernah bertentangan, karena keduanya berasal dari sumber yang 

sama, yaitu Tuhan. Jika terdapat perbedaan antara penafsiran akal dan teks wahyu, maka 

yang harus dilakukan adalah menafsirkan wahyu secara metaforis sesuai prinsip ta’wil, 

terutama bagi mereka yang memiliki kapasitas intelektual tinggi. Dengan demikian, akal 

mendapatkan legitimasi penuh dalam memahami agama. 

Sementara itu, Mulla Sadra, tokoh utama Hikmah Muta’aliyah, mensintesiskan 

rasionalisme, spiritualisme, dan teologi. Ia memposisikan akal sebagai bagian dari 

perjalanan eksistensial manusia menuju Tuhan melalui penyatuan pengetahuan dan 

pengalaman metafisis. Bagi Sadra, akal tidak berdiri sendiri, tetapi harus melebur dalam 

pengalaman rohaniah agar sampai pada kebenaran tertinggi. 

Secara keseluruhan, akal dalam filsafat Islam bukan sekadar alat berpikir logis, 

tetapi juga sarana penyempurna iman. Perbedaannya hanya terletak pada batasan dan 

peran relatifnya dibandingkan wahyu. Dengan kata lain, filsafat Islam secara umum 

sepakat bahwa akal merupakan instrumen yang sah dan penting dalam memahami Tuhan. 

 

Konsep Wahyu dan Keimanan dalam Islam 

Wahyu (al-wahy) dalam pandangan Islam merupakan sumber kebenaran tertinggi 

yang berasal dari Allah dan diturunkan kepada para nabi untuk menyampaikan petunjuk 

hidup manusia. Al-Qur’an menyatakan bahwa wahyu merupakan cahaya bagi umat 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

342 

 

manusia agar tidak terjerumus dalam kegelapan (QS. Al-Ma’idah: 15-16). Keimanan 

dalam Islam tidak hanya sebatas pengakuan rasional, namun juga keyakinan hati dan 

ketaatan yang membuahkan amal saleh. 

Para filsuf Islam menyepakati bahwa wahyu tidak dapat digantikan oleh akal 

manusia, karena wahyu mengandung kebenaran yang bersifat absolut dan transenden. Al-

Farabi memandang wahyu sebagai bentuk pengetahuan tertinggi yang diterima Nabi 

melalui visi imajinatif. Nabi memiliki kemampuan spiritual dan intelektual melebihi 

manusia biasa, sehingga ia mampu menerima kebenaran langsung dari Akal Aktif yang 

kemudian dikemas dalam bahasa simbolis agar dapat dipahami masyarakat luas. Dengan 

demikian, wahyu bukan sekadar instruksi, tetapi juga pengetahuan metafisis yang 

dibutuhkan akal untuk menyempurnakan dirinya. 

Ibn Sina menjelaskan bahwa para nabi memiliki imajinasi yang kuat dan intuisi 

tinggi yang menjadikan mereka mampu berhubungan langsung dengan Akal Aktif. 

Wahyu dianggap sebagai kebenaran yang sama dengan pengetahuan filsafat, hanya saja 

wahyu menyampaikan kebenaran dalam bentuk yang lebih mudah dipahami masyarakat 

umum. Ini menunjukkan bahwa wahyu memiliki fungsi pedagogis: memudahkan 

pemahaman kebenaran melalui bahasa normatif dan simbolis. 

Berbeda dengan para filsuf yang mengagungkan rasionalitas wahyu, Al-Ghazali 

justru menekankan aspek mistik keimanan. baginya, wahyu memberikan kebenaran yang 

tidak bisa dicapai oleh akal biasa. Dalam perspektif tasawuf yang ia kembangkan, 

keimanan sejati hadir melalui pembersihan hati dan pendekatan spiritual. Wahyu adalah 

penuntun agar akal tidak tersesat dalam spekulasi metafisis yang tidak berdasar. 

Ibn Rusyd memberikan perspektif harmonis: wahyu dan akal adalah jalan yang 

sama menuju kebenaran, tetapi ditujukan kepada audiens yang berbeda. Wahyu 

memberikan kebenaran dalam bentuk retoris agar dapat dipahami oleh masyarakat awam, 

sementara filsafat menjelaskan kebenaran yang sama dengan metode demonstratif bagi 

kalangan filosof. Karena itu, ia menyimpulkan bahwa mempelajari filsafat bukan hanya 

diperbolehkan, tetapi merupakan kewajiban bagi yang mampu memahami argumentasi 

logis sebagai bagian dari pengabdian kepada Tuhan. 

Pada akhirnya, Mulla Sadra melihat wahyu sebagai sumber pengetahuan yang 

menyatukan tiga aspek epistemologi: inderawi, rasional, dan spiritual. Keimanan bukan 

hanya membenarkan secara intelektual tasdiq bi al-aql, tetapi juga pengalaman batin 

yang menggerakkan eksistensi manusia untuk semakin dekat kepada Tuhan al-haqq. 

Dengan demikian, keimanan merupakan transformasi eksistensial yang berlandaskan 

wahyu. 

Secara umum, pandangan para filsuf menunjukkan bahwa wahyu adalah dasar 

keimanan yang tidak dapat ditawar. Akal berperan membantu pemahaman terhadap 

wahyu, namun tidak dapat menggantikannya sebagai sumber kebenaran absolut. 

 

Dialektika Akal dan Wahyu dalam Memahami Keimanan dan Ketuhanan 

Dialektika antara akal dan wahyu merupakan inti perdebatan filsafat Islam 

sepanjang sejarah. Ada masa ketika akal dianggap dominan, seperti pada era Al-Farabi 

dan Ibn Sina, kemudian masa kritik terhadap rasionalisme oleh Al-Ghazali, dan masa 

rekonsiliasi oleh Ibn Rusyd serta sistem pemikiran integratif Mulla Sadra. Perdebatan ini 

menunjukkan dinamika perkembangan pemikiran Islam yang tidak kaku, tetapi progresif. 

Bagi Al-Farabi dan Ibn Sina, akal memiliki kemampuan untuk membuktikan 

keberadaan Tuhan melalui argumentasi logis dan metafisis. Wahyu menjadi pelengkap 

yang menjelaskan kebenaran tersebut dalam bentuk yang dapat dipahami oleh masyarakat 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

343 

 

luas. Maka, keduanya yakin bahwa antara rasio dan wahyu tidak bertentangan, melainkan 

bekerja sama dalam tingkatan audiens yang berbeda: filosof dan masyarakat awam. 

Dalam posisi yang berbeda, Al-Ghazali berpendapat bahwa akal tidak boleh 

melampaui batasnya dalam urusan ketuhanan. Ia mengkritik para filsuf yang dianggap 

melanggar teks agama dalam isu kekekalan alam dan pengetahuan Tuhan terhadap 

partikularitas. Al-Ghazali meyakini bahwa wahyu berada di atas akal, dan akal hanya 

dapat berjalan di bawah bimbingan wahyu agar tidak menyesatkan. 

Namun, Ibn Rusyd memberikan solusi rekonsiliatif yang penting. Ia menegaskan 

bahwa konflik antara akal dan wahyu hanyalah konflik semu yang disebabkan oleh 

kesalahan dalam menafsirkan teks agama. Jika terdapat kesan pertentangan, maka wahyu 

harus ditafsirkan dengan pendekatan filosofis untuk menemukan maknanya yang lebih 

tinggi (al-ma’na al-batin). Dengan pandangan ini, Ibn Rusyd memberikan legitimasi 

pada filsafat sebagai bagian dari syariat. 

Dalam pemikiran Mulla Sadra, dialektika antara akal dan wahyu mencapai bentuk 

sintetis. Ia tidak hanya menyatukan keduanya dalam teori pengetahuan, tetapi juga dalam 

perjalanan spiritual menuju Tuhan. Menurutnya, kebenaran tidak hanya dicapai oleh akal 

semata, tetapi melalui perpaduan antara rasionalitas, spiritualitas, dan pengalaman 

intuitif. 

Dari keseluruhan pemikiran tersebut, dapat disimpulkan bahwa hubungan akal dan 

wahyu dalam filsafat Islam bersifat komplementer. Akal membantu memahami wahyu 

secara logis dan sistematis, sementara wahyu memberikan arahan agar akal tidak tersesat. 

Kombinasi keduanya menciptakan keimanan yang kuat secara epistemik dan spiritual. 

Dengan demikian, dialektika akal dan wahyu bukanlah konflik yang tak 

terhindarkan, melainkan upaya harmonisasi untuk mencapai kebenaran absolut. Filsafat 

Islam membuktikan bahwa agama dan akal dapat saling menguatkan dalam mencari 

makna keimanan dan hakikat ketuhanan. Keduanya bersama-sama menciptakan fondasi 

intelektual dan spiritual dalam memahami keberadaan Tuhan sebagai sumber segala 

kebenaran. 

 

KESIMPULAN 

Dialektika antara akal dan wahyu dalam filsafat Islam menunjukkan bahwa 

pemahaman terhadap keimanan dan ketuhanan tidak pernah berdiri hanya pada satu sisi 

saja. Para filsuf Muslim klasik secara konsisten menempatkan akal sebagai instrumen 

utama manusia untuk mengenal Tuhan, namun tetap mengakui bahwa wahyu merupakan 

sumber kebenaran tertinggi yang menjadi rujukan mutlak dalam persoalan akidah dan 

ketuhanan. Pemikiran Al-Farabi dan Ibn Sina menegaskan supremasi akal dalam 

mencapai pengetahuan metafisik tentang Tuhan, di mana rasionalitas menjadi jalan untuk 

menyingkap hakikat wujud pertama. Sementara itu, Al-Ghazali menunjukkan 

keterbatasan akal serta perlunya pencerahan wahyu dan pengalaman spiritual untuk 

mencapai ma’rifat yang sejati. Ibn Rusyd hadir sebagai penengah yang menyeimbangkan 

keduanya: akal dan wahyu tidak saling bertentangan karena berasal dari sumber yang 

sama, yakni Tuhan, sehingga pertentangan hanyalah bersifat interpretatif. Mulla Sadra 

kemudian memperkaya dialektika tersebut melalui teori al-hikmah al-muta’aliyah yang 

menggabungkan akal, pengalaman spiritual, dan teks wahyu dalam satu kesatuan 

epistemik untuk memahami realitas Ketuhanan secara lebih holistik. 

Dengan demikian, filsafat Islam memperlihatkan bahwa keimanan bukan hanya 

persoalan dogmatis, tetapi juga bersifat argumentatif dan filosofis. Akal diperlukan untuk 

memperkokoh kepercayaan, memperjelas konsep teologis, serta memberikan justifikasi 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

344 

 

rasional terhadap keyakinan tentang Tuhan. Sementara wahyu adalah cahaya yang 

memberikan petunjuk, arah moral, dan kebenaran absolut yang tidak mampu dicapai 

sepenuhnya oleh akal. Keduanya membentuk hubungan simbiotik dalam kerangka iman: 

akal menuntun manusia untuk mengenal Tuhannya, dan wahyu meneguhkan akal pada 

jalan kebenaran. Inilah prinsip keseimbangan yang menjadi fondasi pemikiran filosofis 

Islam dalam memahami ketuhanan: keimanan yang teguh harus didukung oleh 

rasionalitas yang matang, sementara rasionalitas yang benar harus tunduk pada otoritas 

wahyu. Pendekatan integratif ini menjadi bukti bahwa Islam bukan hanya agama yang 

menuntut ketaatan, melainkan juga mendorong penggunaan akal untuk memahami 

eksistensi Tuhan secara mendalam, komprehensif, dan bermakna. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Agustina, A., Suwandewi, A., Tunggal, T., & Daiyah, I. (2022). Sisi Edukatif Pendidikan 

Islam Dan Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi Covid-19 Di Kalimantan 

Selatan. JIS: Journal Islamic Studies, 1(1). 

Al-Fārābī. (1998). al-Madīnah al-Fāḍilah. Beirut: Dār al-Masyriq. 

Al-Ghazālī. (2000). Tahāfut al-Falāsifah. Cairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Al-Kindī. (1986). On First Philosophy. Albany: SUNY Press. 

Fakhry, M. (2004). A History of Islamic Philosophy. Columbia University Press. 

Ibn Rushd. (1997). Tahāfut al-Tahāfut. London: E.J. Brill. 

Ibn Sīnā. (1952). al-Shifā’. Cairo: Dār al-Kutub. 

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan 

Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 2(1). 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui 

Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era 

Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50. 

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar 

pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi 

perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439. 

Leaman, O.  (1999). An Introduction to Classical Islamic Philosophy. Cambridge 

University Press. 

Nasr, S. H.  (1993). An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines. Thames & 

Hudson. 

Ngalimun, H. (2017). Ilmu Komunikasi Sebuah Pengantar Praktis. Banjarmasin: Pustaka 

Banua. 

Ngalimun, N.  (2022).  Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265-278. 

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan 

relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu 

Sosial, 3(2), 55-66. 

Rahman, F. (1975). Islamic Methodology in History. Oxford University Press.Rosenthal, 

F. (2007). Knowledge Triumphant. E.J. Brill. 



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah 

 

345 

 

Zwagery, R. V., Safithri, E. A., & Latifah, N. (2020). Psikologi Perkembangan: Konsep 

Dasar Pengembangan Kreatifitas Anak. Yogyakarta: Parama Ilmu. 


