JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 337-345
® e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525

DIALEKTIKA AKAL DAN WAHYU: PEMIKIRAN
FILOSOFIS TENTANG KEIMANAN DAN KETUHANAN
DALAM ISLAM

Gt. Alfian'", & Latifah?
*1&2 gekolah Tinggi IImu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin
*e-mail: alfianqusti5395@gmail.com

Submit Tgl: 13-November-2025 Diterima Tgl: 13-November-2025 Diterbitkan Tgl: 15-November-2025

Abstrak: Penelitian ini membahas dialektika akal dan wahyu dalam pemahaman keimanan
dan ketuhanan berdasarkan pemikiran para filsuf Islam, khususnya Al-Farabi, Ibn Sina, Al-
Ghazali, Ibn Rusyd, dan Mulla Sadra. Kajian dilakukan melalui metode penelitian kualitatif
dengan pendekatan studi kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa filsafat Islam
tidak memposisikan akal dan wahyu sebagai dua sumber yang saling bertentangan,
melainkan saling melengkapi dalam memahami kebenaran ilahiah. Al-Farabi dan Ibn Sina
menekankan peran akal sebagai instrumen rasional untuk mengenal Tuhan melalui
pendekatan metafisik. Al-Ghazali memperlihatkan keterbatasan akal dan pentingnya wahyu
serta pengalaman spiritual sebagai jalan ma’rifat. Ibn Rusyd menegaskan adanya harmoni
akal dan wahyu karena keduanya berasal dari Tuhan yang sama. Mulla Sadra kemudian
menawarkan sintesis yang lebih integratif melalui al-hikmah al-muta’aliyah, yang
menggabungkan akal, spiritualitas, dan teks wahyu dalam pencarian kebenaran metafisik.
Penelitian ini menegaskan bahwa dalam Islam, keimanan yang kukuh membutuhkan
dukungan rasionalitas, dan rasionalitas sejati harus sejalan dengan kebenaran wahyu.
Dialektika akal dan wahyu menjadi fondasi epistemologis yang memperkaya pemahaman
teologis mengenai eksistensi Tuhan dan hakikat keimanan dalam tradisi intelektual Islam.

Kata Kunci: Akal; Wahyu; Filsafat Islam; Keimanan; Ketuhanan

Abstract: This study examines the dialectic between reason and revelation in understanding
faith and divinity within Islamic philosophical thought, focusing on the works of Al-Farabi,
Ibn Sina, Al-Ghazali, Ibn Rushd, and Mulla Sadra. A qualitative library research method is
used to analyze classical and contemporary scholarly sources. The findings reveal that
Islamic philosophy does not place reason and revelation as contradictory sources, but
rather as complementary foundations in comprehending divine truth. Al-Farabi and Ibn
Sina emphasize the importance of reason as a rational instrument to know God through
metaphysical inquiry. Al-Ghazali highlights the limitations of human reason and argues for
the primacy of revelation and spiritual experience in attaining true ma ‘rifah. 1bn Rushd
reconciles the relationship by asserting that reason and revelation ultimately originate from
the same divine source. Mulla Sadra advances a more integrative synthesis through al-
hikmah al-muta ‘aliyah (transcendent theosophy), combining rational knowledge, spiritual
intuition, and scriptural guidance. This research concludes that in Islam, strong faith must
be supported by sound rationality, while genuine rationality must align with the truth of
revelation. The dialectic of reason and revelation thus becomes an epistemological
Jfoundation for enriching theological understanding of God’s existence and the essence of
faith in the Islamic intellectual tradition.

Keywords: Reason; Revelation; Islamic Philosophy; Faith; Divinity
Cara mengutip Alfian, G., & Latifah. (2025). Dialektika Akal dan Wahyu: Pemikiran Filosofis Tentang

Keimanan dan Ketuhanan dalam Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 337-345.
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525

337


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525
mailto:alfiangusti5395@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1525

Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

PENDAHULUAN

Keberadaan Tuhan selalu menjadi pusat pencarian manusia sejak awal sejarah
peradaban. Dalam setiap rentang perjalanan filsafat dan agama, pertanyaan fundamental
yang selalu muncul adalah: siapakah Tuhan?, bagaimana sifat-sifat-Nya?, dan bagaimana
manusia dapat membangun hubungan dengan-Nya? Pertanyaan-pertanyaan ini
menunjukkan bahwa keyakinan akan Tuhan tidak hanya lahir dari doktrin dan tradisi
keagamaan, tetapi juga merupakan ekspresi fitrah manusia yang terdalam. Manusia pada
hakikatnya membutuhkan entitas yang Mahatinggi sebagai tempat bergantung, berlindung,
dan menjadi sumber makna serta tujuan hidup. Dalam perspektif filsafat, upaya manusia
mencari Tuhan merupakan proses epistemologis dan ontologis yang tidak pernah selesai.
Berbagai argumen intelektual dikembangkan untuk memahami Tuhan, mulai dari persepsi
inderawi, penalaran rasional, hingga kehadiran wahyu ilahiah yang diyakini sebagai
kebenaran absolut.

Pemahaman tentang Tuhan berkembang dalam berbagai aliran pemikiran. Dalam
teisme, Tuhan dipahami sebagai Pencipta serta Pengatur seluruh kejadian di alam semesta,
yang terus terlibat dalam dinamika ciptaan-Nya. Sebaliknya, deisme meyakini bahwa
Tuhan hanya berperan sebagai pencipta awal, namun tidak lagi ikut campur tangan dalam
keteraturan semesta setelah segala hukum alam diciptakan. Panteisme memandang Tuhan
dan alam semesta sebagai entitas yang satu, menegaskan bahwa Tuhan hadir secara imanen
dalam seluruh keberadaan. Sementara itu, monoteisme, termasuk Islam, mempertegas
bahwa Tuhan adalah Esa, transenden, tidak bertubuh, tidak terbagi, dan memiliki sifat
kesempurnaan mutlak. Tuhan dalam monoteisme bukan sekadar entitas tertinggi, tetapi
juga sumber moralitas, tujuan akhir kehidupan, dan “the greatest conceivable being” atau
Zat tertinggi yang dapat dipikirkan oleh akal manusia.

Akibat dari beragamnya konsep ketuhanan tersebut, sejarah pemikiran manusia
mencatat berbagai perdebatan panjang tentang hakikat Tuhan. Gagasan mengenai
keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya, bentuk hubungan-Nya dengan alam sekaligus manusia,
hingga ontologi dan epistemologi ketuhanan terus menjadi objek kajian yang tidak pernah
padam. Immanuel Kant, misalnya, menyatakan bahwa keberadaan Tuhan merupakan
postulat rasional, suatu kebenaran tertinggi yang tidak dapat dibuktikan melalui
pengalaman empiris, namun menjadi syarat niscaya bagi akal budi praktis. Menurut Kant,
Tuhan berada di luar jangkauan indera manusia, dan karenanya upaya memahami Tuhan
membutuhkan perangkat rasional yang lebih dalam, serta kesadaran etis yang memandu
tindakan manusia.

Dalam keterbatasan akal manusia itulah, muncul agama sebagai media Tuhan
memperkenalkan diri kepada ciptaan-Nya. Agama bukan sekadar sistem kepercayaan yang
diwariskan turun-temurun, tetapi merupakan wahyu yang mengungkapkan keberadaan dan
kehendak Tuhan. Dalam konteks Islam, agama dipahami sebagai bentuk bimbingan
langsung dari Allah Swt. melalui para nabi dan rasul-Nya untuk menuntun manusia
mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. Dengan demikian, agama memberikan jawaban
yang tidak hanya bersifat teoritis filosofis, tetapi juga aplikatif dalam kehidupan.
Keberadaan agama menegaskan bahwa manusia memerlukan sesuatu yang melampaui
batas akalnya, yaitu petunjuk ilahi yang absolut dan sempurna.

Islam sebagai agama tauhid menempatkan Tuhan sebagai poros utama seluruh
pemikiran filosofis dan teologis. Dalam Islam, konsep iman (keimanan) merupakan
pondasi utama, yang bukan hanya berlandaskan rasio tetapi juga wahyu. Iman dalam Islam
lahir dari integrasi tiga dimensi: aspek kognitif (pengetahuan tentang Tuhan), aspek afektif
(penghayatan spiritual), dan aspek volitif (komitmen amal). Ketiganya tidak dapat

338



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

dipisahkan karena keimanan tidak hanya sekadar mengenal Tuhan, tetapi merasakan
kehadiran-Nya dan menerjemahkan keyakinan itu dalam tindakan nyata. Dengan demikian,
keimanan menjadi skema utuh yang menghubungkan manusia dengan Sang Pencipta dalam
bentuk hubungan ubudiyah dan ketaatan.

Pada saat yang sama, filsafat Islam hadir sebagai upaya ilmiah dan rasional untuk
memahami objek keimanan, terutama tentang Tuhan. Sejumlah filsuf Muslim seperti Al-
Farabi, Ibn Sina, Al-Ghazali, Ibn Rusyd, hingga Mulla Sadra mengembangkan argumen-
argumen filosofis untuk menguatkan eksistensi Tuhan melalui pendekatan logis yang dapat
diterima akal manusia. Filsafat Islam menunjukkan bahwa ajaran agama tidak bertentangan
dengan akal, karena keduanya berasal dari sumber yang sama, yakni Allah Swt. Akal
digunakan untuk memahami tanda-tanda Tuhan di alam semesta, sedangkan wahyu
menjadi panduan Kketika akal menemui Kketerbatasan. Dengan demikian, Islam
menempatkan akal sebagai instrumen penting dalam meneguhkan keimanan.

Dialektika antara akal dan wahyu merupakan karakter mendasar dalam filsafat Islam.
Akal menjadi sarana manusia membaca fenomena ciptaan Tuhan melalui observasi dan
penalaran, sedangkan wahyu memberikan penegasan dan pembenaran terhadap kebenaran
yang sering kali berada di luar jangkauan rasio. Dalam Al-Qur’an sendiri, banyak ayat yang
mendorong manusia untuk menggunakan akalnya, seperti perintah untuk tafakkur
(berpikir), tadabbur (merenungkan), dan fa’agqul (menggunakan nalar). Hal ini
menunjukkan bahwa Islam tidak menolak argumentasi rasional dalam memahami Tuhan,
bahkan justru mengintegrasikannya sebagai bagian dari proses memperkuat keimanan.

Namun, hubungan antara akal dan wahyu dalam sejarah filsafat Islam tidak selalu
berjalan mulus. Perdebatan filosofis muncul ketika sebagian pemikir menempatkan akal
sebagai otoritas tertinggi dalam menetapkan kebenaran. Tokoh-tokoh seperti Ibn Sina dan
Ibn Rusyd dikenal memberikan porsi yang sangat besar kepada akal, sementara Al-Ghazali
mengkritisi secara tajam pola pikir filsafat yang dianggapnya berpotensi menyimpang dari
prinsip-prinsip wahyu. Perdebatan ini bukanlah bentuk pertentangan antara ilmu dan
agama, tetapi merupakan proses intelektual penting dalam mencari keselarasan dan batasan
antara keduanya. Hingga kini, dialektika tersebut justru memperkaya khazanah pemikiran
Islam dan memperlihatkan bahwa kebenaran tidak hanya tercermin dalam logika rasional,
tetapi juga keyakinan spiritual yang bersumber dari wahyu Allah.

Keunikan filsafat Islam terletak pada gagasan bahwa akal dan wahyu bukan dua
entitas yang saling bertentangan, melainkan komplementer. Akal berfungsi sebagai media
pembuktian bahwa Tuhan memang ada dan bahwa hukum-hukum-Nya tercermin dalam
keteraturan ciptaan. Sementara wahyu menegaskan kebenaran yang mutlak, memberikan
informasi metafisik yang tidak bisa dicapai akal, seperti hakikat malaikat, hari akhir, takdir,
dan banyak aspek ketuhanan lainnya. Dengan demikian, pemahaman tentang Tuhan dalam
Islam selalu bergerak dalam dua koridor: empiris-rasional dan transenden-revelasional.

Sejalan dengan itu, kajian tentang keimanan dan ketuhanan dalam perspektif filsafat
Islam menjadi semakin penting dalam konteks modern. Perkembangan sains dan teknologi
yang begitu pesat menghadirkan tantangan baru dalam memahami hubungan antara
manusia dan Tuhan. Banyak pandangan materialistik dan sekularistik yang mencoba
mengesampingkan peran agama dan wahyu dalam kehidupan. Oleh karena itu, filsafat
Islam memiliki tanggung jawab intelektual untuk menjawab berbagai persoalan
kontemporer dengan menghidupkan kembali harmonisasi akal dan wahyu sebagai fondasi
epistemologi Islam.

Lebih jauh, kajian filosofis tentang Tuhan tidak hanya membicarakan aspek teoritis,
tetapi juga berimplikasi pada kehidupan sosial dan moral manusia. Keimanan kepada

339



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

Tuhan mengarahkan manusia pada kesadaran akan nilai-nilai etis yang universal, seperti
keadilan, kejujuran, kasih sayang, dan tanggung jawab. Dengan keyakinan adanya Tuhan
yang Mahaadil dan Mahamelihat, manusia terdorong untuk menjalani kehidupan yang
bermartabat serta menjaga keseimbangan hubungan dengan sesama, lingkungan, dan Sang
Pencipta. Dalam kerangka ini, teologi filosofis menjadi fondasi untuk membangun
masyarakat yang lebih beradab dan berkeadilan.

Berdasarkan uraian tersebut, terlihat bahwa pemahaman tentang keimanan dan
ketuhanan dalam Islam memerlukan pendekatan yang holistik, dengan melibatkan
kemampuan akal sekaligus penerimaan terhadap wahyu ilahi. Filsafat Islam menjadi
jembatan penting dalam menganalisis keduanya, sehingga keimanan tidak terjebak pada
dogmatisme yang kaku, dan penggunaan akal tidak melampaui batas hingga mengingkari
wahyu. Dengan pendekatan dialektis, studi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
dalam memperkuat pemahaman umat Islam terhadap Tuhan dan ajaran agama secara lebih
mendalam dan komprehensif.

Melalui kajian mengenai dialektika akal dan wahyu dalam pemikiran filosofis tentang
keimanan dan ketuhanan dalam Islam, pembahasan ini berupaya menegaskan kembali
bahwa keyakinan terhadap Tuhan bukan hanya didasarkan pada doktrin teologis yang
diwariskan, tetapi juga merupakan hasil pemikiran rasional yang teruji. Integrasi antara
keduanya akan melahirkan keimanan yang lebih kokoh dan relevan dalam menghadapi
dinamika kehidupan. Dengan demikian, penelitian dan penulisan ini menjadi upaya ilmiah
untuk memahami Tuhan secara lebih bijak, rasional, dan spiritual, sesuai dengan ajaran
Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research) karena objek kajian berupa pemikiran filosofis mengenai dialektika
akal dan wahyu dalam memahami keimanan dan ketuhanan menurut perspektif filsafat
Islam. Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif deskriptif-filosofis,
yaitu penelitian yang bertujuan untuk menggambarkan, menafsirkan, dan menganalisis
konsep-konsep filosofis serta argumentasi yang dibangun oleh para filsuf Islam mengenai
hubungan antara rasio manusia dan wahyu ilahi. Sumber data penelitian terdiri atas
sumber primer berupa karya-karya penting tokoh filsafat Islam seperti Al-Farabi, Ibn
Sina, Al-Ghazali, Ibn Rusyd, dan Mulla Sadra, serta ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang
berkaitan dengan konsep akal, wahyu, dan iman. Selain itu, sumber sekunder berupa
buku-buku ilmiah, artikel jurnal, hasil penelitian terdahulu, dan referensi akademik lain
yang mendukung analisis juga digunakan sebagai pelengkap kajian.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran
literatur baik dalam bentuk cetak maupun digital melalui perpustakaan dan database
ilmiah. Seluruh data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis
deskriptif-analitis dan hermeneutis, dengan cara mendeskripsikan pemikiran tokoh,
menafsirkan makna konsep yang digunakan, mengkritisi perbedaan dan persamaan
pandangan, serta menyintesiskan hasil analisis menjadi kesimpulan komprehensif
mengenai dialektika akal dan wahyu dalam pemahaman keimanan dan ketuhanan dalam
Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber, penggunaan literatur akademik
yang kredibel, dan pencatatan sistematis proses penelitian. Penelitian ini dilaksanakan
melalui kajian literatur di perpustakaan dan sumber digital dalam kurun waktu yang
disesuaikan dengan kebutuhan analisis.

340



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Akal dalam Pemikiran Filsafat Islam

Dalam tradisi intelektual Islam, akal (al- ‘aq/) dipandang sebagai anugerah tertinggi
yang membedakan manusia dari makhluk lain. Akal menjadi sarana untuk mengenal diri
dan mengenal Pencipta. Al-Qur’an secara eksplisit memerintahkan manusia untuk
menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda kebesaran Allah (QS. Al-Bagarah:
164). Oleh karena itu, filsafat Islam menjadikan akal sebagai instrumen utama untuk
membuktikan keberadaan Tuhan melalui argumentasi rasional.

Bagi Al-Farabi, akal merupakan potensi yang berkembang melalui proses bertahap
hingga mencapai kesempurnaan melalui hubungan dengan Akal Aktif (al- ‘agl al-fa ‘al).
Dengan akal, manusia dapat memahami realitas metafisis yang berada di luar jangkauan
indera. la menegaskan bahwa kesempurnaan iman tidak mungkin dicapai tanpa
keterlibatan akal yang matang, karena akal menjadi jembatan yang menghubungkan
manusia dengan alam intelek, tempat kebenaran hakiki berada.

Sedangkan Ibn Sina (Avicenna) mengembangkan teori emanasi yang menempatkan
akal sebagai bagian dari proses kesempurnaan wujud. Menurutnya, keberadaan Tuhan
dapat dibuktikan melalui argumentasi wajib al-wujud (yang wajib ada) dan mumkin al-
wujud (yang mungkin ada). Akal mampu menyimpulkan bahwa semua yang mungkin
ada pasti memiliki sebab yang pada akhirnya bermuara pada Tuhan sebagai Wujud
Niscaya. Dengan demikian, akal berperan sebagai sumber epistemik yang mampu
mengantarkan manusia pada keyakinan terhadap Tuhan secara rasional.

Pandangan berbeda muncul dari Al-Ghazali, meskipun ia tidak menolak akal
sepenuhnya, ia menegaskan bahwa akal memiliki keterbatasan dan tidak mampu
memahami seluruh kebenaran metafisis tanpa bimbingan wahyu. Dalam Tahafut al-
Falasifah, ia mengkritik para filsuf yang terlalu mengagungkan akal sehingga
mengabaikan kebenaran agama. Baginya, akal harus berfungsi sebagai penguat iman,
bukan sebagai sumber hukum agama yang berdiri sendiri. Al-Ghazali juga menekankan
aspek intuisi spiritual (kasyf) yang menurutnya lebih tinggi daripada akal.

Ibn Rusyd (Averroes) justru menentang kritik Al-Ghazali. la berpendapat bahwa
akal dan wahyu tidak pernah bertentangan, karena keduanya berasal dari sumber yang
sama, yaitu Tuhan. Jika terdapat perbedaan antara penafsiran akal dan teks wahyu, maka
yang harus dilakukan adalah menafsirkan wahyu secara metaforis sesuai prinsip ta 'wil,
terutama bagi mereka yang memiliki kapasitas intelektual tinggi. Dengan demikian, akal
mendapatkan legitimasi penuh dalam memahami agama.

Sementara itu, Mulla Sadra, tokoh utama Hikmah Muta’aliyah, mensintesiskan
rasionalisme, spiritualisme, dan teologi. la memposisikan akal sebagai bagian dari
perjalanan eksistensial manusia menuju Tuhan melalui penyatuan pengetahuan dan
pengalaman metafisis. Bagi Sadra, akal tidak berdiri sendiri, tetapi harus melebur dalam
pengalaman rohaniah agar sampai pada kebenaran tertinggi.

Secara keseluruhan, akal dalam filsafat Islam bukan sekadar alat berpikir logis,
tetapi juga sarana penyempurna iman. Perbedaannya hanya terletak pada batasan dan
peran relatifnya dibandingkan wahyu. Dengan kata lain, filsafat Islam secara umum
sepakat bahwa akal merupakan instrumen yang sah dan penting dalam memahami Tuhan.

Konsep Wahyu dan Keimanan dalam Islam

Wahyu (al-wahy) dalam pandangan Islam merupakan sumber kebenaran tertinggi
yang berasal dari Allah dan diturunkan kepada para nabi untuk menyampaikan petunjuk
hidup manusia. Al-Qur’an menyatakan bahwa wahyu merupakan cahaya bagi umat

341



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

manusia agar tidak terjerumus dalam kegelapan (QS. Al-Ma’idah: 15-16). Keimanan
dalam Islam tidak hanya sebatas pengakuan rasional, namun juga keyakinan hati dan
ketaatan yang membuahkan amal saleh.

Para filsuf Islam menyepakati bahwa wahyu tidak dapat digantikan oleh akal
manusia, karena wahyu mengandung kebenaran yang bersifat absolut dan transenden. Al-
Farabi memandang wahyu sebagai bentuk pengetahuan tertinggi yang diterima Nabi
melalui visi imajinatif. Nabi memiliki kemampuan spiritual dan intelektual melebihi
manusia biasa, sehingga ia mampu menerima kebenaran langsung dari Akal Aktif yang
kemudian dikemas dalam bahasa simbolis agar dapat dipahami masyarakat luas. Dengan
demikian, wahyu bukan sekadar instruksi, tetapi juga pengetahuan metafisis yang
dibutuhkan akal untuk menyempurnakan dirinya.

Ibn Sina menjelaskan bahwa para nabi memiliki imajinasi yang kuat dan intuisi
tinggi yang menjadikan mereka mampu berhubungan langsung dengan Akal Aktif.
Wahyu dianggap sebagai kebenaran yang sama dengan pengetahuan filsafat, hanya saja
wahyu menyampaikan kebenaran dalam bentuk yang lebih mudah dipahami masyarakat
umum. Ini menunjukkan bahwa wahyu memiliki fungsi pedagogis: memudahkan
pemahaman kebenaran melalui bahasa normatif dan simbolis.

Berbeda dengan para filsuf yang mengagungkan rasionalitas wahyu, Al-Ghazali
justru menekankan aspek mistik keimanan. baginya, wahyu memberikan kebenaran yang
tidak bisa dicapai oleh akal biasa. Dalam perspektif tasawuf yang ia kembangkan,
keimanan sejati hadir melalui pembersihan hati dan pendekatan spiritual. Wahyu adalah
penuntun agar akal tidak tersesat dalam spekulasi metafisis yang tidak berdasar.

Ibn Rusyd memberikan perspektif harmonis: wahyu dan akal adalah jalan yang
sama menuju kebenaran, tetapi ditujukan kepada audiens yang berbeda. Wahyu
memberikan kebenaran dalam bentuk retoris agar dapat dipahami oleh masyarakat awam,
sementara filsafat menjelaskan kebenaran yang sama dengan metode demonstratif bagi
kalangan filosof. Karena itu, ia menyimpulkan bahwa mempelajari filsafat bukan hanya
diperbolehkan, tetapi merupakan kewajiban bagi yang mampu memahami argumentasi
logis sebagai bagian dari pengabdian kepada Tuhan.

Pada akhirnya, Mulla Sadra melihat wahyu sebagai sumber pengetahuan yang
menyatukan tiga aspek epistemologi: inderawi, rasional, dan spiritual. Keimanan bukan
hanya membenarkan secara intelektual tasdiq bi al-aqgl, tetapi juga pengalaman batin
yang menggerakkan eksistensi manusia untuk semakin dekat kepada Tuhan al-haqg.
Dengan demikian, keimanan merupakan transformasi eksistensial yang berlandaskan
wahyu.

Secara umum, pandangan para filsuf menunjukkan bahwa wahyu adalah dasar
keimanan yang tidak dapat ditawar. Akal berperan membantu pemahaman terhadap
wahyu, namun tidak dapat menggantikannya sebagai sumber kebenaran absolut.

Dialektika Akal dan Wahyu dalam Memahami Keimanan dan Ketuhanan
Dialektika antara akal dan wahyu merupakan inti perdebatan filsafat Islam
sepanjang sejarah. Ada masa ketika akal dianggap dominan, seperti pada era Al-Farabi
dan Ibn Sina, kemudian masa kritik terhadap rasionalisme oleh Al-Ghazali, dan masa
rekonsiliasi oleh Ibn Rusyd serta sistem pemikiran integratif Mulla Sadra. Perdebatan ini
menunjukkan dinamika perkembangan pemikiran Islam yang tidak kaku, tetapi progresif.
Bagi Al-Farabi dan Ibn Sina, akal memiliki kemampuan untuk membuktikan
keberadaan Tuhan melalui argumentasi logis dan metafisis. Wahyu menjadi pelengkap
yang menjelaskan kebenaran tersebut dalam bentuk yang dapat dipahami oleh masyarakat

342



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

luas. Maka, keduanya yakin bahwa antara rasio dan wahyu tidak bertentangan, melainkan
bekerja sama dalam tingkatan audiens yang berbeda: filosof dan masyarakat awam.

Dalam posisi yang berbeda, Al-Ghazali berpendapat bahwa akal tidak boleh
melampaui batasnya dalam urusan ketuhanan. la mengkritik para filsuf yang dianggap
melanggar teks agama dalam isu kekekalan alam dan pengetahuan Tuhan terhadap
partikularitas. Al-Ghazali meyakini bahwa wahyu berada di atas akal, dan akal hanya
dapat berjalan di bawah bimbingan wahyu agar tidak menyesatkan.

Namun, Ibn Rusyd memberikan solusi rekonsiliatif yang penting. la menegaskan
bahwa konflik antara akal dan wahyu hanyalah konflik semu yang disebabkan oleh
kesalahan dalam menafsirkan teks agama. Jika terdapat kesan pertentangan, maka wahyu
harus ditafsirkan dengan pendekatan filosofis untuk menemukan maknanya yang lebih
tinggi (al-ma’na al-batin). Dengan pandangan ini, Ibn Rusyd memberikan legitimasi
pada filsafat sebagai bagian dari syariat.

Dalam pemikiran Mulla Sadra, dialektika antara akal dan wahyu mencapai bentuk
sintetis. la tidak hanya menyatukan keduanya dalam teori pengetahuan, tetapi juga dalam
perjalanan spiritual menuju Tuhan. Menurutnya, kebenaran tidak hanya dicapai oleh akal
semata, tetapi melalui perpaduan antara rasionalitas, spiritualitas, dan pengalaman
intuitif.

Dari keseluruhan pemikiran tersebut, dapat disimpulkan bahwa hubungan akal dan
wahyu dalam filsafat Islam bersifat komplementer. Akal membantu memahami wahyu
secara logis dan sistematis, sementara wahyu memberikan arahan agar akal tidak tersesat.
Kombinasi keduanya menciptakan keimanan yang kuat secara epistemik dan spiritual.

Dengan demikian, dialektika akal dan wahyu bukanlah konflik yang tak
terhindarkan, melainkan upaya harmonisasi untuk mencapai kebenaran absolut. Filsafat
Islam membuktikan bahwa agama dan akal dapat saling menguatkan dalam mencari
makna keimanan dan hakikat ketuhanan. Keduanya bersama-sama menciptakan fondasi
intelektual dan spiritual dalam memahami keberadaan Tuhan sebagai sumber segala
kebenaran.

KESIMPULAN

Dialektika antara akal dan wahyu dalam filsafat Islam menunjukkan bahwa
pemahaman terhadap keimanan dan ketuhanan tidak pernah berdiri hanya pada satu sisi
saja. Para filsuf Muslim klasik secara konsisten menempatkan akal sebagai instrumen
utama manusia untuk mengenal Tuhan, namun tetap mengakui bahwa wahyu merupakan
sumber kebenaran tertinggi yang menjadi rujukan mutlak dalam persoalan akidah dan
ketuhanan. Pemikiran Al-Farabi dan Ibn Sina menegaskan supremasi akal dalam
mencapai pengetahuan metafisik tentang Tuhan, di mana rasionalitas menjadi jalan untuk
menyingkap hakikat wujud pertama. Sementara itu, Al-Ghazali menunjukkan
keterbatasan akal serta perlunya pencerahan wahyu dan pengalaman spiritual untuk
mencapai ma’rifat yang sejati. Ibn Rusyd hadir sebagai penengah yang menyeimbangkan
keduanya: akal dan wahyu tidak saling bertentangan karena berasal dari sumber yang
sama, yakni Tuhan, sehingga pertentangan hanyalah bersifat interpretatif. Mulla Sadra
kemudian memperkaya dialektika tersebut melalui teori al-hikmah al-muta’aliyah yang
menggabungkan akal, pengalaman spiritual, dan teks wahyu dalam satu kesatuan
epistemik untuk memahami realitas Ketuhanan secara lebih holistik.

Dengan demikian, filsafat Islam memperlihatkan bahwa keimanan bukan hanya
persoalan dogmatis, tetapi juga bersifat argumentatif dan filosofis. Akal diperlukan untuk
memperkokoh kepercayaan, memperjelas konsep teologis, serta memberikan justifikasi

343



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

rasional terhadap keyakinan tentang Tuhan. Sementara wahyu adalah cahaya yang
memberikan petunjuk, arah moral, dan kebenaran absolut yang tidak mampu dicapai
sepenuhnya oleh akal. Keduanya membentuk hubungan simbiotik dalam kerangka iman:
akal menuntun manusia untuk mengenal Tuhannya, dan wahyu meneguhkan akal pada
jalan kebenaran. Inilah prinsip keseimbangan yang menjadi fondasi pemikiran filosofis
Islam dalam memahami ketuhanan: keimanan yang teguh harus didukung oleh
rasionalitas yang matang, sementara rasionalitas yang benar harus tunduk pada otoritas
wahyu. Pendekatan integratif ini menjadi bukti bahwa Islam bukan hanya agama yang
menuntut ketaatan, melainkan juga mendorong penggunaan akal untuk memahami
eksistensi Tuhan secara mendalam, komprehensif, dan bermakna.

DAFTAR PUSTAKA

Agustina, A., Suwandewi, A., Tunggal, T., & Daiyah, I. (2022). Sisi Edukatif Pendidikan
Islam Dan Kebermaknaan Nilai Sehat Masa Pandemi Covid-19 Di Kalimantan
Selatan. JIS: Journal Islamic Studies, 1(1).

Al-Farabi. (1998). al-Madinah al-Fadilah. Beirut: Dar al-Masyriq.

Al-Ghazali. (2000). Tahafut al-Falasifah. Cairo: Dar al-Ma‘arif.

Al-Kindi. (1986). On First Philosophy. Albany: SUNY Press.

Fakhry, M. (2004). A History of Islamic Philosophy. Columbia University Press.
Ibn Rushd. (1997). Tahafut al-Tahafut. London: E.J. Brill.

Ibn Sina. (1952). al-Shifa’. Cairo: Dar al-Kutub.

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan
Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: limu-llmu Sosial, 2(1).

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui
Transformasi Digital Dengan Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era
Society 5.0. Jurnal Terapung: llImu-llmu Sosial, 5(1), 41-50.

Latifah, L., Zwagery, R. V., Safithry, E. A., & Ngalimun, N. (2023). Konsep dasar
pengembangan kreativitas anak dan remaja serta pengukurannya dalam psikologi
perkembangan. EduCurio: Education Curiosity, 1(2), 426-439.

Leaman, O. (1999). An Introduction to Classical Islamic Philosophy. Cambridge
University Press.

Nasr, S. H. (1993). An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines. Thames &
Hudson.

Ngalimun, H. (2017). Ilmu Komunikasi Sebuah Pengantar Praktis. Banjarmasin: Pustaka
Banua.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya llmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan
relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: limu-limu
Sosial, 3(2), 55-66.

Rahman, F. (1975). Islamic Methodology in History. Oxford University Press.Rosenthal,
F. (2007). Knowledge Triumphant. E.J. Brill.

344



Copyright © 2025: Gt. Alfian, & Latifah

Zwagery, R. V., Safithri, E. A., & Latifah, N. (2020). Psikologi Perkembangan: Konsep
Dasar Pengembangan Kreatifitas Anak. Yogyakarta: Parama IImu.

345



