JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 360-365
® e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1531

MEMAHAMI HAKIKAT DAN KONSEP MANUSIA
MENURUT ISLAM

Susiama Putri Anjeli'*, & Latifah?
*1&2 gekolah Tinggi IImu Kesehatan Abdi Persada Banjarmasin
*e-mail: susiamaputrianjeli699@gmail.com

Submit Tgl: 15-November-2025 Diterima Tgl: 16-November-2025 Diterbitkan Tgl: 18-November-2025

Abstrak: Pemahaman tentang hakikat dan konsep manusia dalam Islam merupakan dasar
utama dalam membangun paradigma kehidupan yang berlandaskan nilai ketuhanan.
Islam menjelaskan bahwa manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang memiliki struktur
multidimensional, terdiri dari unsur jasmani yang bersifat material dan unsur ruhani yang
bersumber dari tiupan ruh llahi. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia diciptakan dalam
bentuk terbaik (ahsani tagwim), dibekali akal, fitrah, serta kebebasan berkehendak untuk
mengenal dan mengabdi kepada Allah. Kedudukan manusia sebagai ‘abd (hamba Allah)
dan khalifah (pemakmur bumi) menunjukkan bahwa seluruh aktivitas hidup harus
berorientasi pada ibadah dan tanggung jawab moral. Penelitian ini bertujuan memberikan
pemahaman sistematis mengenai jati diri manusia menurut perspektif Islam, potensi yang
dimiliki, serta implikasinya dalam membangun karakter dan arah kehidupan seorang
Muslim. Dengan pendekatan deskriptif-analitis berbasis Al-Qur’an, hadis, dan pemikiran
ulama, hasil kajian menunjukkan bahwa manusia memiliki potensi mencapai derajat
kemuliaan tertinggi ketika fitrah, akal, dan aspek spiritualnya digunakan sesuai tuntunan
syariat. Konsep manusia dalam Islam tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga relevan
dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan pembentukan moralitas umat di era modern.

Kata Kunci: Hakikat dan Konsep Manusia; Dalam Islam

Abstract: Understanding the nature and concept of human beings in Islam is a fundamental
basis for constructing a life paradigm grounded in divine values. Islam explains that
humans are creatures created by Allah with a multidimensional structure consisting of a
physical aspect that is material in nature and a spiritual aspect derived from the divine
breath. The Qur’an emphasizes that humans are created in the best form (ahsani tagwim),
endowed with intellect, innate purity (fitrah), and free will to know and worship Allah. The
position of humans as ‘abd (servants of Allah) and khalifah (stewards of the earth) indicates
that all life activities must be oriented toward worship and moral responsibility. This study
aims to provide a systematic understanding of human identity from an Islamic perspective,
the potential possessed, and its implications for character development and the direction of
a Muslim’s life. Using a descriptive-analytical approach based on the Qur’an, hadith, and
scholarly thoughts, the results show that humans have the potential to attain the highest
degree of virtue when their fitrah, intellect, and spiritual dimensions are utilized in
accordance with Islamic law. The concept of humanity in Islam is not only theological but
also relevant to social life, education, and the formation of morality in the modern era.

Keywords: Human Nature and Concept; Islamic Perspective
Cara mengutip Anijeli, S. P., & Latifah. (2025). Memahami Hakikat dan Konsep Manusia Menurut

Islam. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 360-365.
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1531

360


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1531
mailto:susiamaputrianjeli699@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1531

Copyright © 2025: Susiama Putri Anjeli, & Latifah

PENDAHULUAN

Pembahasan mengenai hakikat dan konsep manusia menurut Islam merupakan
salah satu topik mendasar dalam kajian keislaman, filsafat manusia (antropologi Islam),
dan berbagai disiplin ilmu yang membahas eksistensi manusia. Hal ini karena
pemahaman tentang siapa manusia, dari mana asalnya, apa tujuannya, dan bagaimana
seharusnya ia hidup, memiliki pengaruh yang sangat besar terhadap cara manusia
memandang dirinya sendiri serta menjalani kehidupan di dunia. Islam sebagai agama
wahyu memberikan pandangan yang komprehensif, integratif, dan seimbang mengenai
jati diri manusia, yang meliputi dimensi teologis, filosofis, etis, spiritual, dan sosial.
Perspektif ini tidak hanya menjelaskan struktur penciptaan manusia, tetapi juga potensi,
tanggung jawab, serta tujuan akhir kehidupannya.

Dalam tradisi Islam, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki
kedudukan istimewa dibandingkan makhluk ciptaan Allah lainnya. Al-Qur’an
menyatakan bahwa manusia diciptakan dalam bentuk yang paling sempurna (ahsani
tagwim) dan diberi kemampuan untuk berpikir, merasa, memilih, serta mengembangkan
dirinya. Kesempurnaan tersebut terletak pada komposisi manusia yang terdiri dari unsur
jasmani dan rohani yang secara harmonis membentuk keseluruhan eksistensinya. Unsur
jasmani berasal dari tanah (turab) yang bersifat material dan fana, sedangkan unsur
ruhani berasal dari tiupan ruh Ilahi yang menunjukkan sisi spiritual dan mulia dari diri
manusia. Kedua unsur ini menjadikan manusia sebagai makhluk yang memiliki potensi
untuk mencapai derajat yang tinggi maupun jatuh ke tingkat yang paling rendah
tergantung bagaimana ia memanfaatkan potensi tersebut.

Islam juga menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan membawa fitrah, yaitu
potensi bawaan yang cenderung kepada kebenaran, tauhid, dan nilai-nilai moral. Fitrah
ini merupakan modal dasar yang menuntun manusia untuk mengenal Tuhannya,
membedakan antara yang baik dan buruk, serta berperilaku sesuai tuntunan ilahi. Namun,
fitrah tersebut dapat terpengaruh oleh lingkungan, pendidikan, atau nafsu yang
menyimpang sehingga memerlukan bimbingan wahyu untuk tetap istigomah. Di sinilah
peran syariat, akal, dan kesadaran spiritual menjadi penting dalam menjaga dan
mengembangkan fitrah manusia menuju kebaikan dan kesempurnaan moral.

Selain sebagai makhluk yang memiliki fitrah dan potensi intelektual, manusia
diberi amanah besar dalam kehidupannya. Islam menempatkan manusia pada dua posisi
utama, yaitu sebagai ‘abd (hamba Allah) dan khalifah (pemimpin dan pengelola bumi).
Sebagai hamba Allah, manusia memiliki kewajiban untuk beribadah, tunduk, serta
mematuhi hukum-hukum Allah dalam seluruh aspek kehidupannya. Status sebagai
hamba menegaskan bahwa manusia tidak memiliki kebebasan mutlak, melainkan
kebebasan yang dibatasi oleh ketentuan ilahi. Sementara itu, sebagai khalifah di bumi,
manusia diberi tanggung jawab untuk mengelola, menjaga keseimbangan, dan
memakmurkan bumi serta segala isinya. Peran ini tidak hanya bersifat ekologis, tetapi
juga mencakup dimensi sosial, ekonomi, moral, dan politik.

Dalam konteks kehidupan modern, pemahaman mengenai hakikat dan konsep
manusia menurut Islam menjadi semakin penting. Perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi, perubahan nilai-nilai budaya, serta tantangan kehidupan global seringkali
membuat manusia melupakan jati dirinya. Krisis moral, dehumanisasi, materialisme, dan
individualisme yang berkembang pesat menunjukkan bahwa manusia membutuhkan
landasan spiritual dan etis yang kokoh untuk menghadapi perubahan dunia. Pandangan
Islam menawarkan konsep manusia yang seimbang antara aspek spiritual dan material,
antara akal dan wahyu, serta antara kebebasan dan dan tanggung jawab. Konsep ini

361



Copyright © 2025: Susiama Putri Anjeli, & Latifah

memberikan alternatif yang kuat untuk membangun peradaban yang lebih manusiawi,
berkeadilan, dan beradab.

Kajian tentang hakikat manusia dalam Islam juga sangat relevan dalam
pengembangan ilmu pengetahuan. Dalam psikologi Islam, misalnya, pemahaman tentang
struktur jiwa (nafs), akal, dan fitrah menjadi dasar dalam memahami perilaku manusia.
Dalam pendidikan Islam, konsep manusia menentukan tujuan pendidikan, metode
pengajaran, serta orientasi kurikulum. Demikian pula dalam etika, hukum, dan politik
Islam, pemahaman mengenai hakikat manusia sangat menentukan bagaimana aturan,
nilai, dan kebijakan dibentuk.

Dengan demikian, pembahasan mengenai memahami hakikat dan konsep manusia
menurut Islam tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga praktis dan aplikatif. Pemahaman
ini memberikan arah bagi manusia dalam membangun kepribadian, menjalankan
perannya di masyarakat, serta mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat. Oleh
sebab itu, penelitian dan kajian tentang topik ini menjadi sangat penting untuk terus
dikembangkan agar umat Islam mampu memahami dirinya secara lebih mendalam,
menjalani kehidupan dengan penuh kesadaran spiritual, serta berkontribusi dalam
membangun tatanan masyarakat yang selaras dengan nilai-nilai ilahi.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan adalah library research, yakni penelitian yang
dilakukan melalui pengumpulan data dan informasi dari berbagai literatur, seperti buku,
jurnal ilmiah, artikel, kitab tafsir, hadis, dan karya ilmiah lain yang relevan dengan tema
hakikat dan konsep manusia dalam Islam. Metode ini memfasilitasi kajian konseptual
terhadap gagasan-gagasan teologis dan filosofis dari beragam perspektif ulama dan
pemikir Muslim, sehingga memungkinkan peneliti untuk menggali dan mensintesis
pandangan klasik maupun kontemporer secara komprehensif.

Sumber data penelitian terdiri dari sumber primer dan sumber sekunder. Sumber
primer meliputi Al-Qur’an beserta terjemahannya, hadis-hadis Rasulullah, serta karya
ulama klasik dan kontemporer yang secara langsung membahas hakikat manusia
(misalnya tulisan Al-Ghazali, 1bn Sina, Ibn Miskawayh, Ibn Kathir, dan sejenisnya).
Sumber sekunder mencakup buku-buku modern tentang antropologi Islam, artikel jurnal,
prosiding, penelitian terdahulu, serta literatur pendukung yang berkaitan dengan
psikologi Islam, filsafat manusia, pendidikan Islam, dan etika.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi dan pencatatan
sistematis. Dokumentasi meliputi pengumpulan teks-teks, pendapat ulama, ayat-ayat Al-
Qur’an, hadis, dan literatur akademik lain yang relevan; selanjutnya data tersebut dicatat
dan dikelompokkan berdasarkan tema-tema utama penelitian, seperti fitrah manusia,
hakikat penciptaan, fungsi manusia, peran manusia sebagai hamba dan khalifah, serta
potensi akal dan ruhani. Pengelompokan ini bertujuan mempermudah proses analisis
tematik dan sintesis lintas-sumber.

Analisis data menggunakan pendekatan deskriptif-analitis yang meliputi beberapa
tahap: pertama, deskripsi untuk memaparkan isi teks secara objektif sesuai makna yang
terkandung; kedua, analisis untuk menafsirkan dan mengkaji secara kritis pandangan para
ulama serta sumber-sumber keislaman terkait konsep manusia; ketiga, sintesis untuk
menggabungkan berbagai pandangan menjadi pemahaman yang komprehensif mengenai
hakikat manusia menurut Islam; dan keempat, penarikan kesimpulan sebagai rumusan
akhir mengenai pandangan Islam tentang manusia beserta implikasinya terhadap
kehidupan.

362



Copyright © 2025: Susiama Putri Anjeli, & Latifah

Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menerapkan triangulasi sumber dengan

membandingkan berbagai literatur primer dan sekunder, melakukan pengecekan
konsistensi interpretasi melalui perbandingan dengan tafsir dan pendapat ulama otoritatif,
serta verifikasi ulang untuk memastikan kesesuaian antara data dan analisis. Langkah-
langkah ini dimaksudkan untuk meningkatkan keandalan dan kredibilitas temuan kajian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1.

Hakikat Penciptaan Manusia dalam Islam

Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk ciptaan Allah yang memiliki
struktur penciptaan bersifat unik dan multidimensional. Al-Qur’an menyebutkan
bahwa manusia diciptakan dari unsur jasmani yang berasal dari tanah (turab, tin, dan
shalshal) serta unsur ruhani yang berasal dari tiupan ruh llahi (QS. Al-Hijr: 29).
Kombinasi tersebut menjadikan manusia memiliki kedudukan istimewa sekaligus
beban tanggung jawab moral yang besar. Unsur jasmani merepresentasikan keterikatan
manusia terhadap dunia material dan kebutuhan biologis, sedangkan unsur ruhani
menunjukkan sisi transenden, spiritualitas, dan potensi kesucian. Dengan demikian,
Islam menegaskan bahwa manusia bukan hanya makhluk biologis sebagaimana dalam
perspektif materialistik modern, tetapi makhluk spiritual yang memiliki tujuan hidup
mulia dan melampaui batas duniawi.

Kedudukan Manusia sebagai Makhluk Berfitrah

Konsep fitrah merupakan pilar penting dalam antropologi Islam. Fitrah merujuk pada
potensi dasar manusia untuk menerima kebenaran, mengenal Allah, dan cenderung
kepada nilai-nilai moral. Hal ini ditegaskan dalam hadis: “Setiap anak dilahirkan
dalam keadaan fitrah... . Potensi tersebut meliputi dimensi tauhid, akhlak, intelektual,
dan spiritualitas. Namun, fitrah dapat terdistorsi oleh faktor lingkungan, pendidikan,
hawa nafsu, dan pengaruh eksternal. Oleh karena itu, wahyu, ilmu pengetahuan, dan
pembinaan karakter menjadi kebutuhan esensial dalam menjaga dan mengarahkan
fitrah agar tetap sesuai dengan jalan yang lurus.

Manusia sebagai Hamba Allah (‘Abdullah)

Kedudukan manusia sebagai hamba (‘abd) merupakan hakikat eksistensialnya. Allah
menegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat: 56 bahwa tujuan penciptaan manusia dan jin
adalah untuk beribadah kepada-Nya. Identitas kehambaan ini mengandung implikasi
bahwa seluruh aspek kehidupan manusia harus berorientasi pada rida Allah, baik
dalam ibadah ritual maupun aktivitas sosial. Kebebasan manusia adalah kebebasan
yang bertanggung jawab, terikat oleh nilai-nilai Ilahi. Kesempurnaan hidup dicapai
melalui ketundukan, ketaatan, dan pengabdian total kepada Allah.

. Manusia sebagai Khalifah di Bumi

Selain menjadi hamba, manusia juga diangkat sebagai khalifah, yaitu pemimpin dan
pengelola bumi (QS. Al-Bagarah: 30). Peran ini mewajibkan manusia menjaga dan
memakmurkan alam, menegakkan keadilan, serta membangun peradaban yang
berlandaskan tauhid dan moralitas. Amanah kekhalifahan meliputi bidang sosial,
politik, ekonomi, dan lingkungan. Dengan status ini, manusia tidak hanya bertanggung
jawab atas dirinya sendiri, tetapi juga terhadap keberlangsungan dan perbaikan
peradaban dunia.

Potensi Dasar Manusia dalam Islam

Islam mengakui berbagai potensi internal yang menjadi bekal manusia dalam
menjalankan tugas kehambaan dan kekhalifahan, antara lain:

a. Akal, untuk berpikir, memahami, mengkaji ilmu, dan mengambil hikmah dari

363



Copyright © 2025: Susiama Putri Anjeli, & Latifah

tanda-tanda Allah;
b. Rohani, yang mengarahkan manusia kepada kesucian dan kedekatan dengan Tuhan;
Jasmani, sebagai instrumen menjalankan kewajiban duniawi
d. Nafsu, sebagai energi psikologis yang dapat menjadi kekuatan positif jika
dikendalikan melalui akal dan iman.
Keselarasan seluruh potensi tersebut melahirkan pribadi yang seimbang antara
aspek material dan spiritual.
6. Konsep Tanggung Jawab Manusia
Islam menegaskan bahwa manusia adalah makhluk bermoral yang memikul amanah
besar (QS. Al-Ahzab: 72). Tanggung jawab tersebut meliputi hubungan dengan Allah,
diri sendiri, sesama manusia, alam semesta, serta generasi mendatang. Kesadaran akan
amanah menjadikan manusia senantiasa bertindak dengan etika, kehati-hatian, dan rasa
pertanggungjawaban karena setiap amal akan dihisab.
7. Implikasi dalam Kehidupan Kontemporer
Konsep manusia dalam Islam sangat relevan dalam menjawab problem-problem
kontemporer, seperti krisis moral, kerusakan lingkungan, individualisme,
materialisme, serta dehumanisasi akibat perkembangan teknologi. Melalui
pemahaman yang utuh terhadap jati diri manusia sebagai hamba dan khalifah, umat
manusia dapat menyusun pola hidup yang seimbang antara dunia dan akhirat,
kebebasan dan tanggung jawab, teknologi dan spiritualitas. Nilai-nilai tersebut menjadi
landasan kokoh bagi pembangunan karakter dan peradaban yang lebih humanis dan
berkeadilan.

13

KESIMPULAN

Pembahasan mengenai hakikat dan konsep manusia menurut Islam menunjukkan
bahwa Islam memiliki perspektif yang sangat komprehensif terhadap jati diri dan fungsi
manusia di muka bumi. Manusia dipandang sebagai makhluk istimewa yang diciptakan
dengan perpaduan unsur jasmani dan rohani, serta dibekali akal, fitrah, dan kemampuan
untuk membedakan kebenaran. Islam menegaskan bahwa manusia memiliki dua
kedudukan fundamental, yaitu sebagai hamba Allah (‘abd) yang tunduk dan patuh kepada
perintah-Nya, serta sebagai khalifah di bumi yang memiliki tanggung jawab dalam
menjaga, mengelola, dan memakmurkan alam.

Melalui konsep fitrah, Islam memberikan pemahaman bahwa setiap manusia
memiliki kecenderungan dasar kepada kebaikan, tauhid, dan nilai-nilai moral. Namun,
fitrah tersebut harus dijaga dan dikembangkan melalui pendidikan, lingkungan, dan
peran wahyu sebagai petunjuk kehidupan. Potensi-potensi manusia seperti akal, nafsu,
ruhani, dan jasmani bukan hanya sekadar kemampuan bawaan, tetapi merupakan amanah
yang harus digunakan sesuai aturan ilahi.

Pemahaman yang benar tentang hakikat manusia dalam Islam memiliki implikasi
besar dalam kehidupan modern. Konsep ini menjadi solusi terhadap berbagai krisis
moral, sosial, dan spiritual yang dihadapi manusia. Dengan memahami siapa dirinya, apa
tujuan penciptaannya, dan bagaimana ia harus menjalani hidup, manusia akan mampu
membangun perilaku, karakter, dan peradaban yang selaras dengan nilai-nilai ketuhanan.
Dengan demikian, konsep manusia menurut Islam bukan hanya bersifat teologis, tetapi
juga menjadi landasan etis dan filosofis yang membentuk cara hidup yang seimbang dan
berkelanjutan di tengah perubahan dunia yang terus berkembang.

364



Copyright © 2025: Susiama Putri Anjeli, & Latifah

DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’an al-Karim.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Thya’ Ulum al-Din. (2011). Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.
Departemen Agama RI. (1998). Ahlag. Kairo: Dar Al-Ma’arif.

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan
Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: limu-llmu Sosial, 2(1).

Latifah, L., Ngalimun, N., Setiawan, M. A., & Harun, M. H. (2020). Kecakapan
behavioral dalam proses pembelajaran PAI Melalui Komunikasi Interpersonal.
Bitnet: Jurnal Pendidikan Teknologi Informasi, 5(2), 36-42.

Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul Press, 1992. Quthb,
Sayyid. Fi Zhilal al-Qur’an. Kairo: Dar al-Syurug, 2003.

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran
Kepemimpinannya di Pesantren. Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1),
13-24.

Shihab, M. Quraish. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai
Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Suprapti, S., limiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Agidah
Learning Management to Explore the Potential of Madrasah Students. Budapest
International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 4664-
4673.

Syalabi, Ahmad. (1973). Sejarah dan Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

365



