JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 385-396
® e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535

TELAAH KRITIS PERBANDINGAN METODE
PENAFSIRAN AL-QUR’AN ANTARA HERMENEUTIKA
DOUBLE MOVEMENT FAZLUR RAHMAN (PAKISTAN)

DAN TAFSIR AL-MISHBAH M. QURAISH SHIHAB
(INDONESIA)

Agus Salim!*, Khairil Anwar?, & Taufik Warman Mahfuzh?
*123Universitas Islam Negeri Palangka Raya
*email: agussalimahsan@gmail.com

Submit Tgl: 17-November-2025  Diterima Tgl: 17-November-2025 Diterbitkan Tgl: 22-November-2025

Abstrak: Artikel ini mengkaji secara kritis dan komparatif metode penafsiran Al-Qur’an
yang dikembangkan oleh dua tokoh tafsir kontemporer berpengaruh, yakni Fazlur
Rahman dengan hermeneutika double movement dan M. Quraish Shihab melalui Tafsir
al-Mishbah. Fazlur Rahman menawarkan kerangka metodologis yang menekankan
rekonstruksi konteks historis pewahyuan untuk mengekstraksi prinsip moral universal,
kemudian menerapkannya kembali dalam konteks modern. Sementara itu, Quraish
Shihab mengembangkan pendekatan tafsir tahlili dan maudhu i yang integratif, berakar
pada tradisi tafsir klasik, namun diperkaya dengan analisis kebahasaan, konteks sosial-
keindonesiaan, dan visi moderasi Islam. Dengan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis
studi kepustakaan, artikel ini membandingkan fondasi epistemologis, langkah
metodologis, orientasi etis, serta implikasi sosial dari kedua pendekatan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa metode Fazlur Rahman unggul dalam merespons problem
modernitas secara normatif-etis dan universal, sedangkan metode Quraish Shihab lebih
aplikatif dan komunikatif dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia. Keduanya
memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan tafsir kontemporer yang relevan,
kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan.

Kata Kunci: Kritis Perbandingan; Fazlur Rahman; Quraish Shihab; Metode
Penafsiran; Hermeneutika Al-Qur’an

Abstract: This article critically and comparatively examines the methods of Qur'anic
interpretation developed by two influential contemporary exegetes, namely Fazlur
Rahman with his double movement hermeneutics and M. Quraish Shihab through his
Tafsir al-Mishbah. Fazlur Rahman offers a methodological framework that emphasizes
the reconstruction of the historical context of revelation to extract universal moral
principles, then reapply them in a modern context. Meanwhile, Quraish Shihab develops
an integrative tahlili and maudhu'i tafsir approach, rooted in the classical tafsir tradition,
but enriched with linguistic analysis, the socio-Indonesian context, and the vision of
Islamic moderation. Using a qualitative-descriptive approach based on literature studies,
this article compares the epistemological foundations, methodological steps, ethical
orientations, and social implications of the two approaches. The results of the study
indicate that Fazlur Rahman's method excels in responding to the problems of modernity
in a normative-ethical and universal manner, while Quraish Shihab's method is more
applicable and communicative in the context of Indonesian Muslim society. Both have
made significant contributions to the development of contemporary interpretations that
are relevant, contextual, and oriented toward the welfare of the people.

Keywords: Comparative Criticism; Fazlur Rahman; Quraish Shihab; Interpretation
Method; Qur'anic Hermeneutics

385


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535
mailto:agussalimahsan@gmail.com

Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Cara mengutip Salim, A., Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Telaah Kritis Perbandingan Metode
Penafsiran Al-Qur’an antara Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman (Pakistan)
dan Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab (Indonesia). JIS: Journal Islamic Studies, 3(3),
385-396. https://doi.org/10.71456/jis.v313.1535

PENDAHULUAN

Islam hadir membawa pesan universal yang menempatkan keadilan (‘adl),
kemanusiaan (insaniyyah), dan kemaslahatan (maslahah) sebagai inti ajarannya. Prinsip-
prinsip tersebut merupakan manifestasi dari Islam sebagai agama rahmatan li al- ‘alamin,
yakni ajaran yang ditujukan untuk menghadirkan kebaikan dan kebermanfaatan bagi
seluruh umat manusia tanpa memandang perbedaan latar sosial, budaya, dan geografis.
Nilai-nilai universal ini termaktub secara normatif dalam Al-Qur’an dan dipraktikkan
secara aplikatif melalui Sunnah Nabi Muhammad SAW sebagai pedoman hidup umat
Islam sepanjang zaman (Rahman, 1982; Kamali, 2010). Namun demikian, pesan-pesan
ilahiah tersebut tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan selalu berinteraksi dengan
realitas sosial tempat wahyu itu diturunkan dan dipahami.

Sejak masa kenabian, upaya memahami Al-Qur’an telah menjadi tradisi intelektual
yang hidup dan dinamis. Nabi Muhammad SAW berperan sebagai penafsir pertama Al-
Qur’an, baik melalui penjelasan verbal, praktik langsung, maupun keteladanan moral
yang ditunjukkan kepada para sahabat (al-Zarqani, 1995). Tradisi ini kemudian
dilanjutkan oleh generasi sahabat dan tabi‘in yang menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan
pemahaman bahasa Arab, konteks turunnya ayat (asbab al-nuziil), serta realitas sosial
yang mereka hadapi. Seiring berkembangnya peradaban Islam, aktivitas penafsiran
tersebut mengalami institusionalisasi dan melahirkan disiplin ilmu tafsir dengan
metodologi yang semakin sistematis dan beragam (al-Dzahabi, 2005).

Dalam sejarah perkembangan tafsir, para ulama merumuskan berbagai metode
penafsiran yang masing-masing memiliki karakteristik dan orientasi tertentu. Metode
tahlili menafsirkan ayat demi ayat secara analitik dengan menekankan aspek kebahasaan,
gramatika, dan riwayat; metode ijmali menyajikan pemahaman global dan ringkas
terhadap makna ayat; metode mugaran membandingkan pandangan para mufasir atau
ayat-ayat yang memiliki tema serupa; sementara metode maudhu7 berupaya
menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an berdasarkan tema tertentu untuk menghasilkan
pemahaman yang komprehensif (Qattan, 1990; Shihab, 2013). Keragaman metode ini
menunjukkan bahwa tafsir bukanlah produk final yang beku, melainkan hasil ijtihad
intelektual yang senantiasa terbuka terhadap pengembangan.

Memasuki era modern, umat Islam dihadapkan pada tantangan baru berupa
perubahan sosial yang cepat, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, serta
kompleksitas persoalan kemanusiaan global. Kondisi ini menuntut pendekatan penafsiran
Al-Qur’an yang tidak hanya berorientasi pada makna tekstual, tetapi juga mampu
menangkap tujuan moral dan etis wahyu dalam menjawab persoalan kontemporer. Dalam
konteks inilah hermeneutika sebagai teori pemahaman teks mulai diperbincangkan dan
diadaptasi dalam kajian Al-Qur’an modern. Hermeneutika dipandang sebagai upaya
metodologis untuk menjembatani jarak antara teks wahyu yang bersifat historis dengan
pembaca modern yang hidup dalam konteks sosial yang berbeda (Palmer, 1969; Rahman,
1982).

Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab merupakan dua tokoh penting yang
merepresentasikan corak penafsiran Al-Qur’an kontemporer dengan latar sosio-kultural

386


https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535

Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

dan tradisi intelektual yang berbeda. Fazlur Rahman, intelektual Muslim asal Pakistan
yang banyak berkiprah di dunia akademik Barat, mengemukakan metode double
movement sebagai respons terhadap stagnasi ijtihad dan kecenderungan tekstualisme
dalam tradisi tafsir klasik. Menurut Rahman (1982), penafsiran Al-Qur’an harus bergerak
dari konteks historis turunnya wahyu menuju penemuan prinsip-prinsip moral universal,
kemudian kembali diaplikasikan ke dalam konteks sosial modern. Metode ini
menekankan pentingnya dimensi etis Al-Qur’an sebagai ruh utama ajaran Islam.

Di sisi lain, M. Quraish Shihab, mufasir Indonesia lulusan Universitas al-Azhar
Kairo, mengembangkan pendekatan tafsir yang berakar kuat pada khazanah klasik,
namun dikemas dengan bahasa yang komunikatif, moderat, dan kontekstual sesuai
dengan realitas masyarakat Indonesia yang plural. Melalui karya monumentalnya 7afsir
al-Mishbah, Quraish Shihab berupaya menghadirkan pesan Al-Qur’an secara dialogis,
menekankan keseimbangan antara teks, konteks, dan maqasid al-syari‘ah (Shihab, 2002).
Pendekatan ini mencerminkan upaya integratif antara tradisi dan modernitas dalam
penafsiran Al-Qur’an.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menyajikan telaah
kritis-perbandingan terhadap metode penafsiran Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab.
Kajian ini difokuskan pada analisis landasan epistemologis, langkah metodologis,
orientasi etis, serta kontribusi kedua tokoh tersebut bagi pengembangan tafsir Al-Qur’an
kontemporer. Dengan pendekatan komparatif, artikel ini diharapkan dapat memperkaya
diskursus metodologi tafsir sekaligus memberikan kontribusi teoretis bagi upaya
kontekstualisasi ajaran Al-Qur’an di tengah dinamika masyarakat modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-
analitis, yang bertujuan untuk memahami secara mendalam konsep, pola berpikir, dan
konstruksi metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini tidak berorientasi pada pengukuran statistik, melainkan pada penelusuran
makna, gagasan, dan argumentasi pemikiran tokoh sebagaimana termanifestasi dalam
teks-teks karya mereka (Creswell, 2014; Moleong, 2019). Metode deskriptif-analitis
digunakan untuk menggambarkan secara sistematis karakteristik metode penafsiran
Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab, sekaligus menganalisis secara kritis persamaan,
perbedaan, serta implikasi epistemologis dari kedua pendekatan tersebut.

Sumber data dalam penelitian ini diperoleh melalui studi kepustakaan (library
research). Data primer meliputi karya-karya utama Fazlur Rahman, khususnya Major
Themes of the Qur’an dan Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition, yang merepresentasikan gagasan hermeneutika dan metode double movement
yang ia kembangkan (Rahman, 1982; 1984). Selain itu, penelitian ini juga menggunakan
Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai sumber utama untuk memahami
pendekatan tafsir kontekstual yang berakar pada tradisi klasik namun responsif terhadap
realitas sosial Indonesia (Shihab, 2002). Karya-karya tersebut dipilih karena dianggap
paling representatif dalam menjelaskan kerangka metodologis dan orientasi pemikiran
masing-masing tokoh.

Data sekunder diperoleh dari berbagai literatur pendukung berupa buku-buku
metodologi tafsir, artikel jurnal ilmiah, tesis, dan disertasi yang relevan dengan tema
hermeneutika Al-Qur’an dan tafsir kontemporer. Literatur sekunder ini berfungsi untuk
memperkaya analisis, memberikan perspektif kritis, serta memposisikan pemikiran

387



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab dalam peta kajian tafsir modern yang lebih luas
(al-Dzahabi, 2005; Abu Zayd, 1994; Kamali, 2010).

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti
melakukan pembacaan intensif dan selektif terhadap sumber-sumber primer dan sekunder
untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, asumsi epistemologis, serta langkah-
langkah metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Kedua, dilakukan analisis deskriptif
untuk memaparkan secara sistematis karakteristik metode double movement Fazlur
Rahman dan pendekatan tafsir kontekstual M. Quraish Shihab. Ketiga, dilakukan analisis
komparatif dengan membandingkan kedua metode tersebut dari aspek landasan
epistemologis, hubungan teks dan konteks, orientasi etis, serta relevansinya terhadap
problematika umat Islam kontemporer (Azra, 2012).

Selanjutnya, penelitian ini menggunakan analisis kritis untuk menilai kelebihan,
keterbatasan, serta implikasi praktis dari masing-masing pendekatan dalam
pengembangan studi tafsir Al-Qur’an. Analisis ini tidak bertujuan untuk menilai benar
atau salah suatu metode, melainkan untuk memahami kontribusi intelektual kedua tokoh
dalam memperkaya khazanah metodologi tafsir dan membuka ruang dialog antara teks
wahyu dan realitas sosial modern. Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan
mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan objektif mengenai dinamika
penafsiran Al-Qur’an dalam konteks pemikiran Islam kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Fazlur Rahman: Biografi dan Latar Intelektual

Fazlur Rahman (1919-1988) merupakan salah satu intelektual Muslim paling
berpengaruh dalam diskursus pemikiran Islam kontemporer. la lahir di wilayah Hazara,
yang saat itu masih menjadi bagian dari India Britania dan kemudian masuk dalam
wilayah Pakistan, dari sebuah keluarga Muslim yang berafiliasi pada mazhab Hanafi.
Lingkungan keluarga Rahman dikenal memiliki kecenderungan rasional dalam
memahami ajaran Islam, yang memadukan kesetiaan pada tradisi figh dengan
keterbukaan terhadap penggunaan akal dalam merespons persoalan keagamaan (Rahman,
1982). Ayahnya, Maulana Shihab al-Din, adalah seorang ulama tradisional yang
menekankan pentingnya penguasaan ilmu-ilmu dasar keislaman sekaligus pembentukan
sikap intelektual yang kritis dan etis.

Pendidikan awal Fazlur Rahman diperolehnya melalui bimbingan langsung sang
ayah, terutama dalam penguasaan Al-Qur’an, hadis, bahasa Arab, serta dasar-dasar fikih
dan teologi Islam. Fondasi pendidikan tradisional ini memainkan peran penting dalam
membentuk kedekatan Rahman dengan sumber-sumber primer Islam, yang kelak menjadi
pijakan utama dalam kritiknya terhadap pendekatan tafsir yang terlalu literal dan
ahistoris. Setelah menyelesaikan pendidikan dasar dan menengah di Pakistan, Rahman
melanjutkan studi ke Barat dan meraih gelar doktor dalam bidang filsafat Islam dari
Universitas Oxford. Disertasinya yang mengkaji pemikiran Ibnu Sina (Avicenna)
menunjukkan ketertarikannya pada tradisi filsafat Islam klasik serta upayanya untuk
memahami hubungan antara rasionalitas filosofis dan wahyu (Rahman, 1952).

Pengalaman akademik Fazlur Rahman di berbagai pusat studi Barat seperti Inggris,
Kanada, dan Amerika Serikat memberikan kontribusi signifikan terhadap pembentukan
karakter pemikirannya yang kritis, dialogis, dan lintas tradisi. Interaksinya dengan
pendekatan historis-kritis dalam studi agama di Barat mendorong Rahman untuk
merefleksikan kembali metodologi kajian Islam, khususnya dalam memahami Al-Qur’an
dan tradisi hukum Islam. Namun demikian, Rahman tidak serta-merta mengadopsi

388



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

paradigma Barat secara mentah; sebaliknya, ia berupaya melakukan sintesis kreatif antara
warisan intelektual Islam dan metode analisis modern (Esposito, 2003).

Pada awal 1960-an, Fazlur Rahman kembali ke Pakistan dan diangkat sebagai
Direktur Islamic Research Institute di Islamabad. Dalam kapasitas ini, ia berusaha
melakukan reformasi pemikiran Islam melalui penguatan ijtihad dan reinterpretasi ajaran
Islam agar selaras dengan tuntutan masyarakat modern. Gagasan-gagasannya, terutama
terkait pemahaman Al-Qur’an secara kontekstual dan penolakannya terhadap literalisme
hukum, memicu kontroversi hebat di kalangan ulama konservatif. Kritik terhadap
Rahman bahkan berkembang menjadi tekanan politik dan sosial yang intens, sehingga ia
akhirnya mengundurkan diri dari jabatannya dan meninggalkan Pakistan (Rahman, 1984;
Azra, 2012).

Sejak bermigrasi ke Amerika Serikat, Fazlur Rahman mengabdikan diri sebagai
profesor pemikiran Islam di University of Chicago, sebuah institusi akademik yang
memberikan ruang kebebasan intelektual bagi pengembangan gagasannya. Di lingkungan
inilah Rahman merumuskan dan mengembangkan secara sistematis teori hermeneutika
yang dikenal sebagai double movement. Melalui karya-karya monumentalnya seperti
Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition dan Major Themes of
the Qur’an, Rahman menegaskan pentingnya memahami Al-Qur’an tidak hanya sebagai
teks normatif, tetapi juga sebagai dokumen moral yang lahir dalam konteks sejarah
tertentu dan memiliki tujuan etis universal (Rahman, 1982; 1984).

Dengan latar intelektual yang memadukan tradisi keilmuan Islam klasik, filsafat
rasional, dan pendekatan akademik modern, Fazlur Rahman tampil sebagai figur pembaru
yang berupaya menghidupkan kembali semangat ijtihad dalam Islam. Pemikiran dan
metodologinya tidak hanya memengaruhi kajian tafsir Al-Qur’an, tetapi juga memberikan
kontribusi signifikan bagi reformulasi hukum Islam, etika sosial, dan pemikiran
keislaman kontemporer secara lebih luas.

Konstruksi Pemikiran dan Hermeneutika Double Movement

Konstruksi pemikiran Fazlur Rahman berangkat dari kritik tajam terhadap dua
kecenderungan ekstrem dalam penafsiran Al-Qur’an, yakni tekstualisme tradisional dan
liberalisme bebas. Menurut Rahman, pendekatan tekstualis cenderung memutlakkan
bunyi literal teks tanpa mempertimbangkan konteks historis dan tujuan moral wahyu,
sehingga menghasilkan pemahaman yang kaku dan ahistoris. Sebaliknya, liberalisme
bebas dinilai terlalu longgar dalam menafsirkan Al-Qur’an karena melepaskan teks dari
kerangka normatifnya, sehingga berpotensi mereduksi otoritas wahyu (Rahman, 1982).
Kedua pendekatan ini, dalam pandangan Rahman, sama-sama gagal menangkap pesan
utama Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk etis yang bertujuan membangun tatanan sosial
yang adil, bermoral, dan berkeadaban.

Bagi Fazlur Rahman, Al-Qur’an tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
kumpulan norma hukum yang terfragmentasi, melainkan sebagai satu kesatuan wacana
etis yang koheren. Wahyu diturunkan secara bertahap dalam konteks sosial tertentu untuk
merespons problem konkret masyarakat Arab abad ke-7, namun respons tersebut selalu
mengandung prinsip-prinsip moral universal yang melampaui ruang dan waktu (Rahman,
1984). Oleh karena itu, tugas utama penafsir bukan hanya mengidentifikasi ketentuan
legal dalam teks, tetapi menyingkap visi moral Al-Qur’an yang menjadi dasar dari
ketentuan-ketentuan tersebut.

Kerangka hermeneutika yang dikembangkan Rahman dikenal dengan istilah double
movement (gerak ganda). Metode ini terdiri atas dua tahap interpretatif yang saling

389



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

berkaitan. Gerakan pertama adalah bergerak dari konteks kekinian menuju konteks
historis pewahyuan dengan tujuan memahami makna ayat secara autentik. Pada tahap ini,
penafsir dituntut untuk menelusuri latar sosio-historis turunnya ayat, termasuk kondisi
ekonomi, struktur sosial, adat-istiadat, serta problem moral yang dihadapi masyarakat
pada masa itu. Analisis terhadap asbab al-nuzil, struktur bahasa Arab klasik, dan praktik
sosial masyarakat awal Islam menjadi instrumen penting dalam tahap ini (Rahman, 1982;
Kamali, 2010).

Melalui gerakan pertama ini, penafsir diharapkan mampu mengekstraksi prinsip-
prinsip moral umum yang menjadi tujuan utama wahyu. Prinsip-prinsip tersebut tidak
berhenti pada formulasi legal partikular, melainkan digeneralisasi menjadi nilai-nilai etis
universal seperti keadilan, kejujuran, perlindungan terhadap yang lemah, dan
keseimbangan sosial. Dalam kerangka ini, hukum-hukum partikular AI-Qur’an dipahami
sebagai sarana historis untuk mewujudkan tujuan moral tersebut, bukan sebagai tujuan
akhir yang bersifat absolut (Rahman, 1984).

Gerakan kedua dalam metode double movement adalah kembali dari prinsip-prinsip
moral universal tersebut ke konteks kekinian. Pada tahap ini, penafsir dituntut untuk
menerapkan nilai-nilai etis Al-Qur’an secara kreatif dan bertanggung jawab dalam
menghadapi problem sosial modern yang kompleks. Proses ini meniscayakan keterlibatan
akal, pengetahuan empiris, dan sensitivitas terhadap realitas sosial kontemporer. Dengan
demikian, penafsiran Al-Qur’an menjadi proses dialogis yang terus-menerus antara teks
wahyu dan dinamika kehidupan manusia (Rahman, 1982).

Pendekatan double movement juga menekankan pentingnya integrasi antara analisis
sosio-historis dan orientasi maqasid al-syari‘ah. Rahman memandang bahwa tujuan-
tujuan etis syariat, seperti perlindungan jiwa, harta, dan martabat manusia, merupakan
kunci untuk memahami relevansi hukum Islam di setiap zaman. Sebagai contoh, larangan
riba dalam Al-Qur’an tidak dipahami sekadar sebagai pelarangan bentuk transaksi
tertentu, melainkan sebagai upaya moral untuk mencegah eksploitasi ekonomi,
ketimpangan sosial, dan penindasan terhadap kelompok lemah (Rahman, 1982; Chapra,
2000). Oleh karena itu, bentuk-bentuk praktik ekonomi modern harus dinilai berdasarkan
sejauh mana ia sejalan atau bertentangan dengan tujuan etis tersebut, bukan semata-mata
pada keserupaannya dengan praktik ekonomi masa lalu.

Dengan kerangka hermeneutika double movement, Fazlur Rahman berupaya
menghidupkan kembali semangat ijtihad sebagai aktivitas intelektual dan moral yang
dinamis. Metode ini tidak hanya menawarkan alternatif terhadap literalisme dan
relativisme, tetapi juga memberikan fondasi metodologis bagi upaya kontekstualisasi Al-
Qur’an secara bertanggung jawab. Kontribusi Rahman terletak pada kemampuannya
menjembatani kesetiaan terhadap teks wahyu dengan kebutuhan perubahan sosial,
sehingga Al-Qur’an tetap berfungsi sebagai sumber etika dan inspirasi dalam kehidupan
modern.

Signifikansi Metode Fazlur Rahman

Metode double movement yang dikembangkan oleh Fazlur Rahman memiliki
signifikansi yang besar dalam upaya pembaruan metodologi penafsiran Al-Qur’an di era
modern. Salah satu kontribusi utamanya terletak pada kemampuannya menghidupkan
kembali semangat ijtihad kontekstual yang selama berabad-abad mengalami stagnasi
akibat dominasi pendekatan tekstual-literal. Dengan menempatkan Al-Qur’an sebagai
sumber nilai dan visi moral, bukan sekadar kumpulan aturan hukum yang ahistoris,

390



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

metode Rahman membuka ruang bagi penafsiran yang relevan dengan dinamika sosial
tanpa harus melepaskan diri dari otoritas wahyu (Rahman, 1982; Azra, 2012).

Signifikansi lain dari metode ini adalah kemampuannya menjembatani ketegangan
antara kesetiaan terhadap teks dan kebutuhan perubahan sosial. Melalui dua gerakan
hermeneutis—dari konteks kekinian ke konteks historis pewahyuan, dan kembali ke
konteks kekinian—penafsiran Al-Qur’an dipahami sebagai proses dialogis yang
berkesinambungan. Pendekatan ini memungkinkan nilai-nilai universal Al-Qur’an,
seperti keadilan, kesetaraan, dan perlindungan terhadap martabat manusia, tetap menjadi
pedoman etis dalam menghadapi persoalan kontemporer seperti keadilan ekonomi, hak
asasi manusia, dan relasi sosial modern (Kamali, 2010). Dengan demikian, Al-Qur’an
tidak diperlakukan sebagai teks yang terlepas dari realitas, melainkan sebagai sumber
inspirasi normatif yang terus hidup dalam konteks sejarah yang berubah.

Dari perspektif epistemologis, metode double movement juga memberikan
kontribusi penting dalam memperkuat pendekatan maqasid-oriented dalam kajian Islam.
Rahman menegaskan bahwa hukum-hukum partikular Al-Qur’an harus dipahami dalam
kerangka tujuan moral yang lebih luas, sehingga penafsiran tidak terjebak pada
formalisme legalistik. Pendekatan ini kemudian memengaruhi banyak pemikir Muslim
kontemporer yang menekankan pentingnya maqasid al-syari‘ah sebagai dasar etis dalam
merumuskan hukum dan kebijakan publik di masyarakat Muslim modern (Chapra, 2000;
Kamali, 2010).

Namun demikian, metode Fazlur Rahman tidak lepas dari kritik. Salah satu kritik
utama diarahkan pada kekhawatiran akan relativisme dan potensi subjektivitas penafsir
dalam menentukan prinsip-prinsip moral universal yang diekstraksi dari teks Al-Qur’an.
Para pengkritik berpendapat bahwa proses generalisasi nilai moral dapat membuka ruang
bagi penafsiran yang terlalu bergantung pada perspektif dan preferensi intelektual
penafsir, sehingga berisiko mengaburkan batas antara pesan wahyu dan konstruksi
rasional manusia (al-Jabiri, 1994; Nasr, 2002). Kekhawatiran ini terutama muncul dari
kalangan yang menekankan pentingnya kepastian hukum dan otoritas tradisi dalam
penafsiran Islam.

Selain itu, sebagian kritikus menilai bahwa metode double movement kurang
memberikan panduan operasional yang rinci dalam menerjemahkan prinsip-prinsip moral
universal ke dalam kebijakan atau hukum konkret. Ketiadaan kriteria yang baku dalam
proses aplikasi nilai-nilai etis ke konteks modern dinilai dapat menimbulkan perbedaan
interpretasi yang tajam antarpenafsir. Meski demikian, Rahman menegaskan bahwa
perbedaan tersebut merupakan konsekuensi logis dari dinamika ijtihad dan tidak dapat
dihindari dalam upaya menjadikan Al-Qur’an relevan bagi setiap zaman (Rahman, 1984).

Secara keseluruhan, signifikansi metode Fazlur Rahman terletak pada
kontribusinya dalam mereorientasikan tafsir Al-Qur’an dari formalisme legal menuju visi
etis yang substantif. Terlepas dari kritik yang mengiringinya, metode double movement
tetap menjadi salah satu fondasi penting dalam diskursus tafsir kontemporer dan menjadi
rujukan utama bagi upaya kontekstualisasi ajaran Islam yang berakar pada nilai-nilai
universal wahyu.

M. Quraish Shihab: Biografi dan Karya Tafsir

M. Quraish Shihab merupakan salah satu mufasir kontemporer Indonesia yang
paling berpengaruh dalam kajian Al-Qur’an di kawasan Asia Tenggara. la lahir pada 16
Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan, dari keluarga ulama yang memiliki tradisi
keilmuan Islam yang kuat. Ayahnya, Abdurrahman Shihab, dikenal sebagai cendekiawan

391



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Muslim dan pendidik yang memiliki perhatian besar terhadap pengembangan studi Al-
Qur’an di Indonesia. Lingkungan keluarga yang religius dan intelektual ini memberikan
fondasi awal yang kokoh bagi pembentukan minat Quraish Shihab terhadap ilmu-ilmu
keislaman, khususnya tafsir Al-Qur’an (Shihab, 1997).

Pendidikan formal Quraish Shihab dimulai di Indonesia sebelum kemudian
dilanjutkan ke Universitas al-Azhar, Kairo, Mesir, salah satu pusat keilmuan Islam paling
prestisius di dunia Muslim. Di institusi ini, ia menempuh pendidikan sarjana hingga
doktoral dalam bidang ilmu tafsir dan ‘ulim al-Qur’an. Disertasinya yang mengkaji aspek
tematik dalam tafsir Al-Qur’an mencerminkan ketertarikannya pada pendekatan yang
tidak hanya menekankan analisis kebahasaan, tetapi juga relevansi tematik pesan wahyu
bagi kehidupan umat Islam (Shihab, 1986). Pengalaman intelektual di al-Azhar
membentuk Quraish Shihab sebagai mufasir yang berakar kuat pada tradisi klasik Sunni,
namun terbuka terhadap pendekatan moderat dan kontekstual.

Sekembalinya ke Indonesia, M. Quraish Shihab meniti karier akademik yang
panjang sebagai dosen dan profesor dalam bidang ilmu tafsir. Selain berkiprah di dunia
akademik, ia juga aktif dalam berbagai institusi keagamaan dan kenegaraan, termasuk
pernah menjabat sebagai Menteri Agama Republik Indonesia dan Duta Besar RI untuk
Mesir. Peran ganda sebagai akademisi dan praktisi ini menjadikan Quraish Shihab
memiliki sensitivitas tinggi terhadap realitas sosial-keagamaan masyarakat Indonesia
yang plural, sehingga tafsir yang dikembangkannya bersifat inklusif, moderat, dan
komunikatif (Azra, 2012).

Karya monumentalnya, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-
Qur’an, merupakan kontribusi terbesar Quraish Shihab dalam bidang tafsir Al-Qur’an.
Tafsir ini terdiri atas 15 jilid dan menafsirkan Al-Qur’an secara lengkap dari Surah al-
Fatihah hingga al-Nas. Secara metodologis, Tafsir al-Mishbah menggunakan metode
tahlilr dengan penafsiran ayat demi ayat, namun diperkaya dengan pendekatan maudhu ‘t
dalam menjelaskan tema-tema sentral yang muncul dalam satu surah atau kelompok ayat.
Pendekatan ini memungkinkan pembaca memperoleh pemahaman yang komprehensif
sekaligus sistematis terhadap pesan Al-Qur’an (Shihab, 2002).

Ciri khas utama Tafsir al-Mishbah terletak pada penggunaan bahasa yang
komunikatif dan mudah dipahami oleh pembaca modern tanpa mengorbankan kedalaman
ilmiah. Quraish Shihab memberikan perhatian besar pada aspek kebahasaan, seperti
makna kosakata Arab, struktur kalimat, dan nuansa retorika Al-Qur’an, sekaligus
mengaitkannya dengan konteks sosial dan budaya masyarakat Indonesia. Selain itu, tafsir
ini menonjolkan pesan-pesan moral Al-Qur’an yang bersifat moderat, inklusif, dan
menekankan nilai keseimbangan (wasatiyyah), toleransi, serta keadilan sosial (Shihab,
2013).

Dengan demikian, M. Quraish Shihab tidak hanya dikenal sebagai mufasir
produktif, tetapi juga sebagai intelektual Muslim yang berhasil menjembatani tradisi
tafsir klasik dengan kebutuhan umat Islam kontemporer. Melalui Tafsir al-Mishbah, ia
menghadirkan Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk yang relevan, membumi, dan dialogis,
sekaligus memperkuat posisi tafsir Nusantara dalam khazanah studi Al-Qur’an global.

Metodologi Tafsir al-Mishbah

Metodologi tafsir yang dikembangkan M. Quraish Shihab dalam 7afsir al-Mishbah
mencerminkan upaya integratif antara tradisi tafsir klasik dan pendekatan analitis
modern. Quraish Shihab berpijak pada khazanah ‘uliim al-Qur’an yang mapan seperti
analisis kebahasaan, kajian asbab al-nuziil, dan rujukan terhadap pendapat para mufasir

392



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

klasik namun pada saat yang sama mengadaptasikan metode tersebut agar selaras dengan
kebutuhan pembaca kontemporer (Shihab, 2002). Pendekatan ini menunjukkan
komitmennya untuk menjaga kesinambungan tradisi tanpa menutup diri terhadap
perkembangan metodologis modern.

Secara metodologis, Tafsir al-Mishbah menggunakan metode tahlili, yakni
penafsiran ayat demi ayat secara berurutan sesuai susunan mushaf. Namun, metode ini
diperkaya dengan pendekatan maudhu T dalam menjelaskan kesatuan tema (al-wahdah
al-maudhu ‘iyyah) setiap surah. Quraish Shihab menekankan bahwa setiap surah memiliki
pesan sentral yang mengikat keseluruhan ayat di dalamnya, sehingga penafsiran tidak
terjebak pada fragmentasi makna. Prinsip keserasian dan keterkaitan antarayat
(mundsabah al-ayat) menjadi salah satu ciri khas tafsir ini, yang bertujuan menampilkan
Al-Qur’an sebagai satu kesatuan wacana yang utuh dan koheren (Shihab, 2013).

Aspek kebahasaan menempati posisi penting dalam metodologi Tafsir al-Mishbah.
Quraish Shihab memberikan perhatian khusus pada makna leksikal kata-kata Arab,
perbedaan nuansa semantik, serta struktur gramatikal ayat. Analisis linguistik ini tidak
dilakukan secara kaku, melainkan diarahkan untuk mengungkap kedalaman makna dan
pesan moral yang terkandung dalam teks. Dengan pendekatan ini, tafsir menjadi lebih
komunikatif dan mampu menjembatani jarak antara teks Arab klasik dengan pembaca
modern berbahasa Indonesia (Shihab, 2002).

Selain aspek linguistik, Quraish Shihab juga menekankan pentingnya konteks sosial
dan budaya dalam memahami pesan Al-Qur’an. Ia meyakini bahwa meskipun Al-Qur’an
bersifat universal, penafsirannya harus mempertimbangkan realitas masyarakat tempat
tafsir itu dibaca dan diaplikasikan. Oleh karena itu, 7afsir al-Mishbah kerap mengaitkan
ayat-ayat Al-Qur’an dengan persoalan aktual yang dihadapi masyarakat Indonesia, seperti
pluralisme agama, keadilan sosial, relasi gender, dan etika kehidupan berbangsa.
Pendekatan ini menjadikan tafsir Quraish Shihab relevan dan kontekstual tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip normatif wahyu (Azra, 2012).

Dalam spektrum metodologi tafsir kontemporer, pendekatan Quraish Shihab dapat
dikategorikan sebagai pendekatan moderat dan integratif. la berusaha menghindari
ekstremisme tekstual yang memutlakkan makna literal ayat tanpa mempertimbangkan
konteks, sekaligus menolak liberalisme berlebihan yang berpotensi melepaskan tafsir dari
otoritas teks. Sikap metodologis ini tercermin dalam penekanannya pada keseimbangan
antara teks dan konteks, tradisi dan pembaruan, serta rasionalitas dan spiritualitas.
Dengan demikian, Tafsir al-Mishbah tidak hanya berfungsi sebagai karya akademik,
tetapi juga sebagai panduan keagamaan yang mendorong sikap keberagamaan yang
inklusif, dialogis, dan berkeadaban (Shihab, 2013).

Melalui metodologi tersebut, Quraish Shihab berhasil menghadirkan tafsir Al-
Qur’an yang membumi dan kontekstual, sekaligus tetap setia pada warisan intelektual
Islam. Tafsir al-Mishbah menjadi contoh penting bagaimana tafsir dapat berperan sebagai
jembatan antara pesan wahyu yang transenden dan realitas sosial umat Islam yang terus
berkembang.

Sintesis dan Penilaian Kritis Perbandingan Metodologis

Perbandingan pemikiran Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab menunjukkan dua
model pembaruan tafsir Al-Qur’an yang berbeda secara epistemologis, tetapi saling
melengkapi dalam tujuan normatifnya. Keduanya sama-sama berangkat dari keprihatinan
atas stagnasi pemahaman keagamaan dan kecenderungan ekstrem dalam membaca teks

393



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

suci, namun menawarkan strategi metodologis yang berbeda sesuai dengan latar
intelektual dan konteks sosial masing-masing.

Fazlur Rahman mengembangkan pendekatan hermeneutika filosofis melalui teori
double movement yang menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber nilai etis universal.
Metode ini menuntut pembaca untuk melampaui makna literal teks dengan menggali
konteks historis pewahyuan dan kemudian merumuskan prinsip moral yang relevan bagi
realitas kontemporer. Dengan demikian, tafsir tidak berhenti pada reproduksi hukum
masa lalu, tetapi menjadi sarana transformasi sosial yang berkeadilan. Keunggulan
pendekatan Rahman terletak pada kemampuannya menjawab persoalan global modern
seperti keadilan ekonomi, hak asasi manusia, dan pluralisme secara normatif dan visioner.
Namun, pendekatan ini juga rentan terhadap kritik subjektivitas, terutama dalam proses
generalisasi nilai moral.

Sebaliknya, M. Quraish Shihab merepresentasikan model tafsir kontekstual yang
berakar kuat pada tradisi tafsir klasik, tetapi diperbarui melalui pendekatan linguistik,
tematik, dan sosial-budaya. Tafsir al-Mishbah menunjukkan upaya menjaga
keseimbangan antara otoritas teks, khazanah ulama klasik, dan kebutuhan umat Islam
Indonesia yang hidup dalam masyarakat plural. Pendekatan Shihab lebih aplikatif dan
komunikatif, sehingga mudah diterima oleh masyarakat luas. Ia tidak merumuskan teori
hermeneutika abstrak seperti Rahman, tetapi secara praksis telah menerapkan prinsip
kontekstualisasi dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an.

Dengan demikian, Fazlur Rahman dan Quraish Shihab dapat dipahami sebagai dua
wajah pembaruan tafsir Islam kontemporer: Rahman menawarkan kerangka konseptual-
etis yang bersifat global dan normatif, sementara Shihab menghadirkan implementasi
tafsir moderat yang kontekstual dan membumi. Integrasi keduanya berpotensi melahirkan
model tafsir yang tidak hanya relevan secara intelektual, tetapi juga efektif secara sosial
dalam menjawab tantangan umat Islam modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil telaah komparatif, dapat disimpulkan bahwa hermeneutika
double movement Fazlur Rahman dan metode tafsir al-Mishbah M. Quraish Shihab
merepresentasikan dua model penafsiran Al-Qur’an kontemporer yang berbeda secara
epistemologis, namun memiliki orientasi tujuan yang sejalan. Fazlur Rahman
menekankan pentingnya pemahaman historis dan penarikan prinsip-prinsip moral
universal sebagai dasar kontekstualisasi ajaran Al-Qur’an dalam menjawab persoalan
modern. Sementara itu, Quraish Shihab mengembangkan tafsir yang berakar pada tradisi
klasik dengan pendekatan linguistik dan tematik yang komunikatif serta kontekstual,
sehingga relevan dengan realitas sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. Perbedaan
metodologis ini tidak menunjukkan pertentangan, melainkan memperlihatkan sifat saling
melengkapi dalam upaya menghadirkan tafsir AI-Qur’an yang kontekstual, moderat, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat di tengah dinamika zaman.

DAFTAR PUSTAKA
Ahmad, S. (2005). Metodologi tafsir Al-Qur’an kontemporer dalam pemikiran Fazlur
Rahman. Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 20(1), 53-78.

An. (1978). Metodologi penafsiran Al-Qur’an menurut Fazlur Rahman. IA4IN
Purwokerto, 243-257.

394



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Barokah, M., Alamsah, J., Ningrum, A. P., & Sekolah Tinggi Agama Islam Darussalam
Lampung. (2023). Larangan menimbun harta dalam Al-Qur’an (Analisis metode
tafsir maudhu’i Fazlur Rahman). A/-Dzikra: Jurnal Studi llmu Al-Qur’an dan Al-
Hadits, 17(2), 313-324. https://doi.org/10.24042/002023177018000

Hamzawi, M. A. (2016). Elastisitas hukum Islam: Kajian teori double movement Fazlur
Rahman. Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama dan Kebudayaan, 2(2), 1—
25. http://jurnal.staih.ac.id/index.php/inovatif/article/view/54

Ibrohim, M. Y. A., & Muhammad, N. (2022). Hermeneutika double movement Fazlur
Rahman: Mewujudkan hukum Islam yang lebih eksistensialis. El-Banat: Jurnal
Pemikiran dan Pendidikan Islam, 12(1), 104-120.
https://doi.org/10.54180/elbanat.2022.12.1.104-120

Irawan, R. (2020). Metode kontekstual penafsiran Al-Qur’an perspektif Fazlur Rahman.
Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits, 13(2), 171-194.
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164

Islam, U., & International Islamic University Islamabad. (2025). Transformation of
traditional to modern tafsir from the perspective of Fazlur Rahman’s hermeneutics.
Al-Muhafidz, 5(1), 143—160. https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v5il.177

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan pendidikan pasca pandemi melalui
transformasi digital dengan pendekatan manajemen pendidikan Islam di era Society
5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50.

Nasrulloh, N., & Muhammad, M. (2022). Studi analitik hermeneutika Fazlur Rahman.
JIIP: Jurnal Ilmiah 1lmu Pendidikan, 503), 800-807.
https://doi.org/10.54371/jiip.v513.487

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia untuk penulisan karya ilmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Nidhom, K. (2020). At-Taisir: Journal of Indonesian tafsir studies. Journal of Indonesian
Tafsir Studies, 1(1), 30-34.

Putra, F. O. (2024). Analisis pemikiran Fazlur Rahman tentang rekonstruksi metode tafsir
kontemporer. Pappasang, 6(2), 367-384.

Setiawan, R. A., & Universitas Islam Indonesia. (2023). Corak penafsiran Muhammad
Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah. Jurnal Studi AI-Qur’an, 3(1), 129-150.

Suharyat, Y., & Asiah, S. (2022). Metodologi tafsir Al-Mishbah. Jurnal Pendidikan Islam,
2(5). https://doi.org/10.59818/jpi.v2i5.289

Sumantri, R. A. (2013). Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman: Metode tafsir double

movement.  Komunika:  Jurnal  Dakwah  dan  Komunikasi, 7(1).
https://doi.org/10.24090/komunika.v7i1.364

Syauqi, M. L. (2022). Hermeneutika double movement Fazlur Rahman dan
signifikansinya terhadap penafsiran kontekstual Al-Qur’an. Rausyan Fikr: Jurnal
Studi Ushuluddin dan Filsafat, 18(2), 12-26.

Umair, M., & Said, H. A. (2023). Fazlur Rahman dan teori double movement: Definisi
dan aplikasi. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1), 71-81.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2il.26

395


https://doi.org/10.24042/002023177018000
http://jurnal.staih.ac.id/index.php/inovatif/article/view/54
https://doi.org/10.54180/elbanat.2022.12.1.104-120
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164
https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v5i1.177
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i3.487
https://doi.org/10.59818/jpi.v2i5.289
https://doi.org/10.24090/komunika.v7i1.364
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26

Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Vera, S., Hilmi, H., & UIN Sunan Gunung Djati Bandung. (2021). Aktualisasi nilai ideal
moral dalam kehidupan kontemporer perspektif Al-Qur’an: Studi interpretasi Surah
Al-‘Alaq dengan metode double movement Fazlur Rahman. Al-Tadabbur: Jurnal
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 385—408. https://doi.org/10.30868/at.v6102.2069

Van Wichelen, S. (2021). Double movements. In Legitimating life (Vol. 4, No. 2, pp. 50—
78). https://doi.org/10.36019/9781978800557-004

396


https://doi.org/10.30868/at.v6i02.2069
https://doi.org/10.36019/9781978800557-004

