
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 385-396 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

385 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535 

 

TELAAH KRITIS PERBANDINGAN METODE 

PENAFSIRAN AL-QUR’AN ANTARA HERMENEUTIKA 

DOUBLE MOVEMENT FAZLUR RAHMAN (PAKISTAN) 

DAN TAFSIR AL-MISHBAH M. QURAISH SHIHAB 

(INDONESIA) 
 

Agus Salim1*, Khairil Anwar2, & Taufik Warman Mahfuzh3 
*1,2,3Universitas Islam Negeri Palangka Raya 

*email: agussalimahsan@gmail.com 

 
Submit Tgl: 17-November-2025 Diterima Tgl: 17-November-2025 Diterbitkan Tgl: 22-November-2025 

 
Abstrak: Artikel ini mengkaji secara kritis dan komparatif metode penafsiran Al-Qur’an 

yang dikembangkan oleh dua tokoh tafsir kontemporer berpengaruh, yakni Fazlur 

Rahman dengan hermeneutika double movement dan M. Quraish Shihab melalui Tafsir 

al-Mishbah. Fazlur Rahman menawarkan kerangka metodologis yang menekankan 

rekonstruksi konteks historis pewahyuan untuk mengekstraksi prinsip moral universal, 

kemudian menerapkannya kembali dalam konteks modern. Sementara itu, Quraish 

Shihab mengembangkan pendekatan tafsir tahlili dan maudhu‘i yang integratif, berakar 

pada tradisi tafsir klasik, namun diperkaya dengan analisis kebahasaan, konteks sosial-

keindonesiaan, dan visi moderasi Islam. Dengan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis 

studi kepustakaan, artikel ini membandingkan fondasi epistemologis, langkah 

metodologis, orientasi etis, serta implikasi sosial dari kedua pendekatan. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa metode Fazlur Rahman unggul dalam merespons problem 

modernitas secara normatif-etis dan universal, sedangkan metode Quraish Shihab lebih 

aplikatif dan komunikatif dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia. Keduanya 

memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan tafsir kontemporer yang relevan, 

kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

 

Kata Kunci:  Kritis Perbandingan; Fazlur Rahman; Quraish Shihab; Metode 

Penafsiran; Hermeneutika Al-Qur’an 

 

Abstract: This article critically and comparatively examines the methods of Qur'anic 

interpretation developed by two influential contemporary exegetes, namely Fazlur 

Rahman with his double movement hermeneutics and M. Quraish Shihab through his 

Tafsir al-Mishbah. Fazlur Rahman offers a methodological framework that emphasizes 

the reconstruction of the historical context of revelation to extract universal moral 

principles, then reapply them in a modern context. Meanwhile, Quraish Shihab develops 

an integrative tahlili and maudhu'i tafsir approach, rooted in the classical tafsir tradition, 

but enriched with linguistic analysis, the socio-Indonesian context, and the vision of 

Islamic moderation. Using a qualitative-descriptive approach based on literature studies, 

this article compares the epistemological foundations, methodological steps, ethical 

orientations, and social implications of the two approaches. The results of the study 

indicate that Fazlur Rahman's method excels in responding to the problems of modernity 

in a normative-ethical and universal manner, while Quraish Shihab's method is more 

applicable and communicative in the context of Indonesian Muslim society. Both have 

made significant contributions to the development of contemporary interpretations that 

are relevant, contextual, and oriented toward the welfare of the people. 

 

Keywords:  Comparative Criticism; Fazlur Rahman; Quraish Shihab; Interpretation 

Method; Qur'anic Hermeneutics 

 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535
mailto:agussalimahsan@gmail.com


Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

386 

 

Cara mengutip Salim, A., Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Telaah Kritis Perbandingan Metode 

Penafsiran Al-Qur’an antara Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman (Pakistan) 

dan Tafsir Al-Mishbah M. Quraish Shihab (Indonesia). JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 

385–396. https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535  

 

 

 

PENDAHULUAN 

Islam hadir membawa pesan universal yang menempatkan keadilan (‘adl), 

kemanusiaan (insāniyyah), dan kemaslahatan (maṣlaḥah) sebagai inti ajarannya. Prinsip-

prinsip tersebut merupakan manifestasi dari Islam sebagai agama raḥmatan li al-‘ālamīn, 

yakni ajaran yang ditujukan untuk menghadirkan kebaikan dan kebermanfaatan bagi 

seluruh umat manusia tanpa memandang perbedaan latar sosial, budaya, dan geografis. 

Nilai-nilai universal ini termaktub secara normatif dalam Al-Qur’an dan dipraktikkan 

secara aplikatif melalui Sunnah Nabi Muhammad SAW sebagai pedoman hidup umat 

Islam sepanjang zaman (Rahman, 1982; Kamali, 2010). Namun demikian, pesan-pesan 

ilahiah tersebut tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan selalu berinteraksi dengan 

realitas sosial tempat wahyu itu diturunkan dan dipahami. 

Sejak masa kenabian, upaya memahami Al-Qur’an telah menjadi tradisi intelektual 

yang hidup dan dinamis. Nabi Muhammad SAW berperan sebagai penafsir pertama Al-

Qur’an, baik melalui penjelasan verbal, praktik langsung, maupun keteladanan moral 

yang ditunjukkan kepada para sahabat (al-Zarqani, 1995). Tradisi ini kemudian 

dilanjutkan oleh generasi sahabat dan tabi‘in yang menafsirkan Al-Qur’an berdasarkan 

pemahaman bahasa Arab, konteks turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), serta realitas sosial 

yang mereka hadapi. Seiring berkembangnya peradaban Islam, aktivitas penafsiran 

tersebut mengalami institusionalisasi dan melahirkan disiplin ilmu tafsir dengan 

metodologi yang semakin sistematis dan beragam (al-Dzahabi, 2005). 

Dalam sejarah perkembangan tafsir, para ulama merumuskan berbagai metode 

penafsiran yang masing-masing memiliki karakteristik dan orientasi tertentu. Metode 

tahlīlī menafsirkan ayat demi ayat secara analitik dengan menekankan aspek kebahasaan, 

gramatika, dan riwayat; metode ijmālī menyajikan pemahaman global dan ringkas 

terhadap makna ayat; metode muqāran membandingkan pandangan para mufasir atau 

ayat-ayat yang memiliki tema serupa; sementara metode maudhu‘ī berupaya 

menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an berdasarkan tema tertentu untuk menghasilkan 

pemahaman yang komprehensif (Qattan, 1990; Shihab, 2013). Keragaman metode ini 

menunjukkan bahwa tafsir bukanlah produk final yang beku, melainkan hasil ijtihad 

intelektual yang senantiasa terbuka terhadap pengembangan. 

Memasuki era modern, umat Islam dihadapkan pada tantangan baru berupa 

perubahan sosial yang cepat, perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, serta 

kompleksitas persoalan kemanusiaan global. Kondisi ini menuntut pendekatan penafsiran 

Al-Qur’an yang tidak hanya berorientasi pada makna tekstual, tetapi juga mampu 

menangkap tujuan moral dan etis wahyu dalam menjawab persoalan kontemporer. Dalam 

konteks inilah hermeneutika sebagai teori pemahaman teks mulai diperbincangkan dan 

diadaptasi dalam kajian Al-Qur’an modern. Hermeneutika dipandang sebagai upaya 

metodologis untuk menjembatani jarak antara teks wahyu yang bersifat historis dengan 

pembaca modern yang hidup dalam konteks sosial yang berbeda (Palmer, 1969; Rahman, 

1982). 

Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab merupakan dua tokoh penting yang 

merepresentasikan corak penafsiran Al-Qur’an kontemporer dengan latar sosio-kultural 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1535


Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

387 

 

dan tradisi intelektual yang berbeda. Fazlur Rahman, intelektual Muslim asal Pakistan 

yang banyak berkiprah di dunia akademik Barat, mengemukakan metode double 

movement sebagai respons terhadap stagnasi ijtihad dan kecenderungan tekstualisme 

dalam tradisi tafsir klasik. Menurut Rahman (1982), penafsiran Al-Qur’an harus bergerak 

dari konteks historis turunnya wahyu menuju penemuan prinsip-prinsip moral universal, 

kemudian kembali diaplikasikan ke dalam konteks sosial modern. Metode ini 

menekankan pentingnya dimensi etis Al-Qur’an sebagai ruh utama ajaran Islam. 

Di sisi lain, M. Quraish Shihab, mufasir Indonesia lulusan Universitas al-Azhar 

Kairo, mengembangkan pendekatan tafsir yang berakar kuat pada khazanah klasik, 

namun dikemas dengan bahasa yang komunikatif, moderat, dan kontekstual sesuai 

dengan realitas masyarakat Indonesia yang plural. Melalui karya monumentalnya Tafsir 

al-Mishbah, Quraish Shihab berupaya menghadirkan pesan Al-Qur’an secara dialogis, 

menekankan keseimbangan antara teks, konteks, dan maqāṣid al-syarī‘ah (Shihab, 2002). 

Pendekatan ini mencerminkan upaya integratif antara tradisi dan modernitas dalam 

penafsiran Al-Qur’an. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menyajikan telaah 

kritis-perbandingan terhadap metode penafsiran Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab. 

Kajian ini difokuskan pada analisis landasan epistemologis, langkah metodologis, 

orientasi etis, serta kontribusi kedua tokoh tersebut bagi pengembangan tafsir Al-Qur’an 

kontemporer. Dengan pendekatan komparatif, artikel ini diharapkan dapat memperkaya 

diskursus metodologi tafsir sekaligus memberikan kontribusi teoretis bagi upaya 

kontekstualisasi ajaran Al-Qur’an di tengah dinamika masyarakat modern. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-

analitis, yang bertujuan untuk memahami secara mendalam konsep, pola berpikir, dan 

konstruksi metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian ini tidak berorientasi pada pengukuran statistik, melainkan pada penelusuran 

makna, gagasan, dan argumentasi pemikiran tokoh sebagaimana termanifestasi dalam 

teks-teks karya mereka (Creswell, 2014; Moleong, 2019). Metode deskriptif-analitis 

digunakan untuk menggambarkan secara sistematis karakteristik metode penafsiran 

Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab, sekaligus menganalisis secara kritis persamaan, 

perbedaan, serta implikasi epistemologis dari kedua pendekatan tersebut. 

Sumber data dalam penelitian ini diperoleh melalui studi kepustakaan (library 

research). Data primer meliputi karya-karya utama Fazlur Rahman, khususnya Major 

Themes of the Qur’an dan Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition, yang merepresentasikan gagasan hermeneutika dan metode double movement 

yang ia kembangkan (Rahman, 1982; 1984). Selain itu, penelitian ini juga menggunakan 

Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai sumber utama untuk memahami 

pendekatan tafsir kontekstual yang berakar pada tradisi klasik namun responsif terhadap 

realitas sosial Indonesia (Shihab, 2002). Karya-karya tersebut dipilih karena dianggap 

paling representatif dalam menjelaskan kerangka metodologis dan orientasi pemikiran 

masing-masing tokoh. 

Data sekunder diperoleh dari berbagai literatur pendukung berupa buku-buku 

metodologi tafsir, artikel jurnal ilmiah, tesis, dan disertasi yang relevan dengan tema 

hermeneutika Al-Qur’an dan tafsir kontemporer. Literatur sekunder ini berfungsi untuk 

memperkaya analisis, memberikan perspektif kritis, serta memposisikan pemikiran 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

388 

 

Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab dalam peta kajian tafsir modern yang lebih luas 

(al-Dzahabi, 2005; Abu Zayd, 1994; Kamali, 2010). 

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti 

melakukan pembacaan intensif dan selektif terhadap sumber-sumber primer dan sekunder 

untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, asumsi epistemologis, serta langkah-

langkah metodologis dalam penafsiran Al-Qur’an. Kedua, dilakukan analisis deskriptif 

untuk memaparkan secara sistematis karakteristik metode double movement Fazlur 

Rahman dan pendekatan tafsir kontekstual M. Quraish Shihab. Ketiga, dilakukan analisis 

komparatif dengan membandingkan kedua metode tersebut dari aspek landasan 

epistemologis, hubungan teks dan konteks, orientasi etis, serta relevansinya terhadap 

problematika umat Islam kontemporer (Azra, 2012). 

Selanjutnya, penelitian ini menggunakan analisis kritis untuk menilai kelebihan, 

keterbatasan, serta implikasi praktis dari masing-masing pendekatan dalam 

pengembangan studi tafsir Al-Qur’an. Analisis ini tidak bertujuan untuk menilai benar 

atau salah suatu metode, melainkan untuk memahami kontribusi intelektual kedua tokoh 

dalam memperkaya khazanah metodologi tafsir dan membuka ruang dialog antara teks 

wahyu dan realitas sosial modern. Dengan demikian, metode penelitian ini diharapkan 

mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif dan objektif mengenai dinamika 

penafsiran Al-Qur’an dalam konteks pemikiran Islam kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Fazlur Rahman: Biografi dan Latar Intelektual 

Fazlur Rahman (1919-1988) merupakan salah satu intelektual Muslim paling 

berpengaruh dalam diskursus pemikiran Islam kontemporer. Ia lahir di wilayah Hazara, 

yang saat itu masih menjadi bagian dari India Britania dan kemudian masuk dalam 

wilayah Pakistan, dari sebuah keluarga Muslim yang berafiliasi pada mazhab Hanafi. 

Lingkungan keluarga Rahman dikenal memiliki kecenderungan rasional dalam 

memahami ajaran Islam, yang memadukan kesetiaan pada tradisi fiqh dengan 

keterbukaan terhadap penggunaan akal dalam merespons persoalan keagamaan (Rahman, 

1982). Ayahnya, Maulana Shihab al-Din, adalah seorang ulama tradisional yang 

menekankan pentingnya penguasaan ilmu-ilmu dasar keislaman sekaligus pembentukan 

sikap intelektual yang kritis dan etis. 

Pendidikan awal Fazlur Rahman diperolehnya melalui bimbingan langsung sang 

ayah, terutama dalam penguasaan Al-Qur’an, hadis, bahasa Arab, serta dasar-dasar fikih 

dan teologi Islam. Fondasi pendidikan tradisional ini memainkan peran penting dalam 

membentuk kedekatan Rahman dengan sumber-sumber primer Islam, yang kelak menjadi 

pijakan utama dalam kritiknya terhadap pendekatan tafsir yang terlalu literal dan 

ahistoris. Setelah menyelesaikan pendidikan dasar dan menengah di Pakistan, Rahman 

melanjutkan studi ke Barat dan meraih gelar doktor dalam bidang filsafat Islam dari 

Universitas Oxford. Disertasinya yang mengkaji pemikiran Ibnu Sina (Avicenna) 

menunjukkan ketertarikannya pada tradisi filsafat Islam klasik serta upayanya untuk 

memahami hubungan antara rasionalitas filosofis dan wahyu (Rahman, 1952). 

Pengalaman akademik Fazlur Rahman di berbagai pusat studi Barat seperti Inggris, 

Kanada, dan Amerika Serikat memberikan kontribusi signifikan terhadap pembentukan 

karakter pemikirannya yang kritis, dialogis, dan lintas tradisi. Interaksinya dengan 

pendekatan historis-kritis dalam studi agama di Barat mendorong Rahman untuk 

merefleksikan kembali metodologi kajian Islam, khususnya dalam memahami Al-Qur’an 

dan tradisi hukum Islam. Namun demikian, Rahman tidak serta-merta mengadopsi 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

389 

 

paradigma Barat secara mentah; sebaliknya, ia berupaya melakukan sintesis kreatif antara 

warisan intelektual Islam dan metode analisis modern (Esposito, 2003). 

Pada awal 1960-an, Fazlur Rahman kembali ke Pakistan dan diangkat sebagai 

Direktur Islamic Research Institute di Islamabad. Dalam kapasitas ini, ia berusaha 

melakukan reformasi pemikiran Islam melalui penguatan ijtihad dan reinterpretasi ajaran 

Islam agar selaras dengan tuntutan masyarakat modern. Gagasan-gagasannya, terutama 

terkait pemahaman Al-Qur’an secara kontekstual dan penolakannya terhadap literalisme 

hukum, memicu kontroversi hebat di kalangan ulama konservatif. Kritik terhadap 

Rahman bahkan berkembang menjadi tekanan politik dan sosial yang intens, sehingga ia 

akhirnya mengundurkan diri dari jabatannya dan meninggalkan Pakistan (Rahman, 1984; 

Azra, 2012). 

Sejak bermigrasi ke Amerika Serikat, Fazlur Rahman mengabdikan diri sebagai 

profesor pemikiran Islam di University of Chicago, sebuah institusi akademik yang 

memberikan ruang kebebasan intelektual bagi pengembangan gagasannya. Di lingkungan 

inilah Rahman merumuskan dan mengembangkan secara sistematis teori hermeneutika 

yang dikenal sebagai double movement. Melalui karya-karya monumentalnya seperti 

Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition dan Major Themes of 

the Qur’an, Rahman menegaskan pentingnya memahami Al-Qur’an tidak hanya sebagai 

teks normatif, tetapi juga sebagai dokumen moral yang lahir dalam konteks sejarah 

tertentu dan memiliki tujuan etis universal (Rahman, 1982; 1984). 

Dengan latar intelektual yang memadukan tradisi keilmuan Islam klasik, filsafat 

rasional, dan pendekatan akademik modern, Fazlur Rahman tampil sebagai figur pembaru 

yang berupaya menghidupkan kembali semangat ijtihad dalam Islam. Pemikiran dan 

metodologinya tidak hanya memengaruhi kajian tafsir Al-Qur’an, tetapi juga memberikan 

kontribusi signifikan bagi reformulasi hukum Islam, etika sosial, dan pemikiran 

keislaman kontemporer secara lebih luas. 

 

Konstruksi Pemikiran dan Hermeneutika Double Movement 

Konstruksi pemikiran Fazlur Rahman berangkat dari kritik tajam terhadap dua 

kecenderungan ekstrem dalam penafsiran Al-Qur’an, yakni tekstualisme tradisional dan 

liberalisme bebas. Menurut Rahman, pendekatan tekstualis cenderung memutlakkan 

bunyi literal teks tanpa mempertimbangkan konteks historis dan tujuan moral wahyu, 

sehingga menghasilkan pemahaman yang kaku dan ahistoris. Sebaliknya, liberalisme 

bebas dinilai terlalu longgar dalam menafsirkan Al-Qur’an karena melepaskan teks dari 

kerangka normatifnya, sehingga berpotensi mereduksi otoritas wahyu (Rahman, 1982). 

Kedua pendekatan ini, dalam pandangan Rahman, sama-sama gagal menangkap pesan 

utama Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk etis yang bertujuan membangun tatanan sosial 

yang adil, bermoral, dan berkeadaban. 

Bagi Fazlur Rahman, Al-Qur’an tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 

kumpulan norma hukum yang terfragmentasi, melainkan sebagai satu kesatuan wacana 

etis yang koheren. Wahyu diturunkan secara bertahap dalam konteks sosial tertentu untuk 

merespons problem konkret masyarakat Arab abad ke-7, namun respons tersebut selalu 

mengandung prinsip-prinsip moral universal yang melampaui ruang dan waktu (Rahman, 

1984). Oleh karena itu, tugas utama penafsir bukan hanya mengidentifikasi ketentuan 

legal dalam teks, tetapi menyingkap visi moral Al-Qur’an yang menjadi dasar dari 

ketentuan-ketentuan tersebut. 

Kerangka hermeneutika yang dikembangkan Rahman dikenal dengan istilah double 

movement (gerak ganda). Metode ini terdiri atas dua tahap interpretatif yang saling 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

390 

 

berkaitan. Gerakan pertama adalah bergerak dari konteks kekinian menuju konteks 

historis pewahyuan dengan tujuan memahami makna ayat secara autentik. Pada tahap ini, 

penafsir dituntut untuk menelusuri latar sosio-historis turunnya ayat, termasuk kondisi 

ekonomi, struktur sosial, adat-istiadat, serta problem moral yang dihadapi masyarakat 

pada masa itu. Analisis terhadap asbāb al-nuzūl, struktur bahasa Arab klasik, dan praktik 

sosial masyarakat awal Islam menjadi instrumen penting dalam tahap ini (Rahman, 1982; 

Kamali, 2010). 

Melalui gerakan pertama ini, penafsir diharapkan mampu mengekstraksi prinsip-

prinsip moral umum yang menjadi tujuan utama wahyu. Prinsip-prinsip tersebut tidak 

berhenti pada formulasi legal partikular, melainkan digeneralisasi menjadi nilai-nilai etis 

universal seperti keadilan, kejujuran, perlindungan terhadap yang lemah, dan 

keseimbangan sosial. Dalam kerangka ini, hukum-hukum partikular Al-Qur’an dipahami 

sebagai sarana historis untuk mewujudkan tujuan moral tersebut, bukan sebagai tujuan 

akhir yang bersifat absolut (Rahman, 1984). 

Gerakan kedua dalam metode double movement adalah kembali dari prinsip-prinsip 

moral universal tersebut ke konteks kekinian. Pada tahap ini, penafsir dituntut untuk 

menerapkan nilai-nilai etis Al-Qur’an secara kreatif dan bertanggung jawab dalam 

menghadapi problem sosial modern yang kompleks. Proses ini meniscayakan keterlibatan 

akal, pengetahuan empiris, dan sensitivitas terhadap realitas sosial kontemporer. Dengan 

demikian, penafsiran Al-Qur’an menjadi proses dialogis yang terus-menerus antara teks 

wahyu dan dinamika kehidupan manusia (Rahman, 1982). 

Pendekatan double movement juga menekankan pentingnya integrasi antara analisis 

sosio-historis dan orientasi maqāṣid al-syarī‘ah. Rahman memandang bahwa tujuan-

tujuan etis syariat, seperti perlindungan jiwa, harta, dan martabat manusia, merupakan 

kunci untuk memahami relevansi hukum Islam di setiap zaman. Sebagai contoh, larangan 

riba dalam Al-Qur’an tidak dipahami sekadar sebagai pelarangan bentuk transaksi 

tertentu, melainkan sebagai upaya moral untuk mencegah eksploitasi ekonomi, 

ketimpangan sosial, dan penindasan terhadap kelompok lemah (Rahman, 1982; Chapra, 

2000). Oleh karena itu, bentuk-bentuk praktik ekonomi modern harus dinilai berdasarkan 

sejauh mana ia sejalan atau bertentangan dengan tujuan etis tersebut, bukan semata-mata 

pada keserupaannya dengan praktik ekonomi masa lalu. 

Dengan kerangka hermeneutika double movement, Fazlur Rahman berupaya 

menghidupkan kembali semangat ijtihad sebagai aktivitas intelektual dan moral yang 

dinamis. Metode ini tidak hanya menawarkan alternatif terhadap literalisme dan 

relativisme, tetapi juga memberikan fondasi metodologis bagi upaya kontekstualisasi Al-

Qur’an secara bertanggung jawab. Kontribusi Rahman terletak pada kemampuannya 

menjembatani kesetiaan terhadap teks wahyu dengan kebutuhan perubahan sosial, 

sehingga Al-Qur’an tetap berfungsi sebagai sumber etika dan inspirasi dalam kehidupan 

modern. 

 

Signifikansi Metode Fazlur Rahman 

Metode double movement yang dikembangkan oleh Fazlur Rahman memiliki 

signifikansi yang besar dalam upaya pembaruan metodologi penafsiran Al-Qur’an di era 

modern. Salah satu kontribusi utamanya terletak pada kemampuannya menghidupkan 

kembali semangat ijtihad kontekstual yang selama berabad-abad mengalami stagnasi 

akibat dominasi pendekatan tekstual-literal. Dengan menempatkan Al-Qur’an sebagai 

sumber nilai dan visi moral, bukan sekadar kumpulan aturan hukum yang ahistoris, 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

391 

 

metode Rahman membuka ruang bagi penafsiran yang relevan dengan dinamika sosial 

tanpa harus melepaskan diri dari otoritas wahyu (Rahman, 1982; Azra, 2012). 

Signifikansi lain dari metode ini adalah kemampuannya menjembatani ketegangan 

antara kesetiaan terhadap teks dan kebutuhan perubahan sosial. Melalui dua gerakan 

hermeneutis—dari konteks kekinian ke konteks historis pewahyuan, dan kembali ke 

konteks kekinian—penafsiran Al-Qur’an dipahami sebagai proses dialogis yang 

berkesinambungan. Pendekatan ini memungkinkan nilai-nilai universal Al-Qur’an, 

seperti keadilan, kesetaraan, dan perlindungan terhadap martabat manusia, tetap menjadi 

pedoman etis dalam menghadapi persoalan kontemporer seperti keadilan ekonomi, hak 

asasi manusia, dan relasi sosial modern (Kamali, 2010). Dengan demikian, Al-Qur’an 

tidak diperlakukan sebagai teks yang terlepas dari realitas, melainkan sebagai sumber 

inspirasi normatif yang terus hidup dalam konteks sejarah yang berubah. 

Dari perspektif epistemologis, metode double movement juga memberikan 

kontribusi penting dalam memperkuat pendekatan maqāṣid-oriented dalam kajian Islam. 

Rahman menegaskan bahwa hukum-hukum partikular Al-Qur’an harus dipahami dalam 

kerangka tujuan moral yang lebih luas, sehingga penafsiran tidak terjebak pada 

formalisme legalistik. Pendekatan ini kemudian memengaruhi banyak pemikir Muslim 

kontemporer yang menekankan pentingnya maqāṣid al-syarī‘ah sebagai dasar etis dalam 

merumuskan hukum dan kebijakan publik di masyarakat Muslim modern (Chapra, 2000; 

Kamali, 2010). 

Namun demikian, metode Fazlur Rahman tidak lepas dari kritik. Salah satu kritik 

utama diarahkan pada kekhawatiran akan relativisme dan potensi subjektivitas penafsir 

dalam menentukan prinsip-prinsip moral universal yang diekstraksi dari teks Al-Qur’an. 

Para pengkritik berpendapat bahwa proses generalisasi nilai moral dapat membuka ruang 

bagi penafsiran yang terlalu bergantung pada perspektif dan preferensi intelektual 

penafsir, sehingga berisiko mengaburkan batas antara pesan wahyu dan konstruksi 

rasional manusia (al-Jabiri, 1994; Nasr, 2002). Kekhawatiran ini terutama muncul dari 

kalangan yang menekankan pentingnya kepastian hukum dan otoritas tradisi dalam 

penafsiran Islam. 

Selain itu, sebagian kritikus menilai bahwa metode double movement kurang 

memberikan panduan operasional yang rinci dalam menerjemahkan prinsip-prinsip moral 

universal ke dalam kebijakan atau hukum konkret. Ketiadaan kriteria yang baku dalam 

proses aplikasi nilai-nilai etis ke konteks modern dinilai dapat menimbulkan perbedaan 

interpretasi yang tajam antarpenafsir. Meski demikian, Rahman menegaskan bahwa 

perbedaan tersebut merupakan konsekuensi logis dari dinamika ijtihad dan tidak dapat 

dihindari dalam upaya menjadikan Al-Qur’an relevan bagi setiap zaman (Rahman, 1984). 

Secara keseluruhan, signifikansi metode Fazlur Rahman terletak pada 

kontribusinya dalam mereorientasikan tafsir Al-Qur’an dari formalisme legal menuju visi 

etis yang substantif. Terlepas dari kritik yang mengiringinya, metode double movement 

tetap menjadi salah satu fondasi penting dalam diskursus tafsir kontemporer dan menjadi 

rujukan utama bagi upaya kontekstualisasi ajaran Islam yang berakar pada nilai-nilai 

universal wahyu. 

 

M. Quraish Shihab: Biografi dan Karya Tafsir 

M. Quraish Shihab merupakan salah satu mufasir kontemporer Indonesia yang 

paling berpengaruh dalam kajian Al-Qur’an di kawasan Asia Tenggara. Ia lahir pada 16 

Februari 1944 di Rappang, Sulawesi Selatan, dari keluarga ulama yang memiliki tradisi 

keilmuan Islam yang kuat. Ayahnya, Abdurrahman Shihab, dikenal sebagai cendekiawan 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

392 

 

Muslim dan pendidik yang memiliki perhatian besar terhadap pengembangan studi Al-

Qur’an di Indonesia. Lingkungan keluarga yang religius dan intelektual ini memberikan 

fondasi awal yang kokoh bagi pembentukan minat Quraish Shihab terhadap ilmu-ilmu 

keislaman, khususnya tafsir Al-Qur’an (Shihab, 1997). 

Pendidikan formal Quraish Shihab dimulai di Indonesia sebelum kemudian 

dilanjutkan ke Universitas al-Azhar, Kairo, Mesir, salah satu pusat keilmuan Islam paling 

prestisius di dunia Muslim. Di institusi ini, ia menempuh pendidikan sarjana hingga 

doktoral dalam bidang ilmu tafsir dan ‘ulūm al-Qur’ān. Disertasinya yang mengkaji aspek 

tematik dalam tafsir Al-Qur’an mencerminkan ketertarikannya pada pendekatan yang 

tidak hanya menekankan analisis kebahasaan, tetapi juga relevansi tematik pesan wahyu 

bagi kehidupan umat Islam (Shihab, 1986). Pengalaman intelektual di al-Azhar 

membentuk Quraish Shihab sebagai mufasir yang berakar kuat pada tradisi klasik Sunni, 

namun terbuka terhadap pendekatan moderat dan kontekstual. 

Sekembalinya ke Indonesia, M. Quraish Shihab meniti karier akademik yang 

panjang sebagai dosen dan profesor dalam bidang ilmu tafsir. Selain berkiprah di dunia 

akademik, ia juga aktif dalam berbagai institusi keagamaan dan kenegaraan, termasuk 

pernah menjabat sebagai Menteri Agama Republik Indonesia dan Duta Besar RI untuk 

Mesir. Peran ganda sebagai akademisi dan praktisi ini menjadikan Quraish Shihab 

memiliki sensitivitas tinggi terhadap realitas sosial-keagamaan masyarakat Indonesia 

yang plural, sehingga tafsir yang dikembangkannya bersifat inklusif, moderat, dan 

komunikatif (Azra, 2012). 

Karya monumentalnya, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-

Qur’an, merupakan kontribusi terbesar Quraish Shihab dalam bidang tafsir Al-Qur’an. 

Tafsir ini terdiri atas 15 jilid dan menafsirkan Al-Qur’an secara lengkap dari Surah al-

Fatihah hingga al-Nas. Secara metodologis, Tafsir al-Mishbah menggunakan metode 

tahlīlī dengan penafsiran ayat demi ayat, namun diperkaya dengan pendekatan maudhu‘ī 

dalam menjelaskan tema-tema sentral yang muncul dalam satu surah atau kelompok ayat. 

Pendekatan ini memungkinkan pembaca memperoleh pemahaman yang komprehensif 

sekaligus sistematis terhadap pesan Al-Qur’an (Shihab, 2002). 

Ciri khas utama Tafsir al-Mishbah terletak pada penggunaan bahasa yang 

komunikatif dan mudah dipahami oleh pembaca modern tanpa mengorbankan kedalaman 

ilmiah. Quraish Shihab memberikan perhatian besar pada aspek kebahasaan, seperti 

makna kosakata Arab, struktur kalimat, dan nuansa retorika Al-Qur’an, sekaligus 

mengaitkannya dengan konteks sosial dan budaya masyarakat Indonesia. Selain itu, tafsir 

ini menonjolkan pesan-pesan moral Al-Qur’an yang bersifat moderat, inklusif, dan 

menekankan nilai keseimbangan (wasatiyyah), toleransi, serta keadilan sosial (Shihab, 

2013). 

Dengan demikian, M. Quraish Shihab tidak hanya dikenal sebagai mufasir 

produktif, tetapi juga sebagai intelektual Muslim yang berhasil menjembatani tradisi 

tafsir klasik dengan kebutuhan umat Islam kontemporer. Melalui Tafsir al-Mishbah, ia 

menghadirkan Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk yang relevan, membumi, dan dialogis, 

sekaligus memperkuat posisi tafsir Nusantara dalam khazanah studi Al-Qur’an global. 

 

Metodologi Tafsir al-Mishbah 

Metodologi tafsir yang dikembangkan M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah 

mencerminkan upaya integratif antara tradisi tafsir klasik dan pendekatan analitis 

modern. Quraish Shihab berpijak pada khazanah ‘ulūm al-Qur’ān yang mapan seperti 

analisis kebahasaan, kajian asbāb al-nuzūl, dan rujukan terhadap pendapat para mufasir 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

393 

 

klasik namun pada saat yang sama mengadaptasikan metode tersebut agar selaras dengan 

kebutuhan pembaca kontemporer (Shihab, 2002). Pendekatan ini menunjukkan 

komitmennya untuk menjaga kesinambungan tradisi tanpa menutup diri terhadap 

perkembangan metodologis modern. 

Secara metodologis, Tafsir al-Mishbah menggunakan metode tahlīlī, yakni 

penafsiran ayat demi ayat secara berurutan sesuai susunan mushaf. Namun, metode ini 

diperkaya dengan pendekatan maudhu‘ī dalam menjelaskan kesatuan tema (al-waḥdah 

al-maudhu‘iyyah) setiap surah. Quraish Shihab menekankan bahwa setiap surah memiliki 

pesan sentral yang mengikat keseluruhan ayat di dalamnya, sehingga penafsiran tidak 

terjebak pada fragmentasi makna. Prinsip keserasian dan keterkaitan antarayat 

(munāsabah al-āyāt) menjadi salah satu ciri khas tafsir ini, yang bertujuan menampilkan 

Al-Qur’an sebagai satu kesatuan wacana yang utuh dan koheren (Shihab, 2013). 

Aspek kebahasaan menempati posisi penting dalam metodologi Tafsir al-Mishbah. 

Quraish Shihab memberikan perhatian khusus pada makna leksikal kata-kata Arab, 

perbedaan nuansa semantik, serta struktur gramatikal ayat. Analisis linguistik ini tidak 

dilakukan secara kaku, melainkan diarahkan untuk mengungkap kedalaman makna dan 

pesan moral yang terkandung dalam teks. Dengan pendekatan ini, tafsir menjadi lebih 

komunikatif dan mampu menjembatani jarak antara teks Arab klasik dengan pembaca 

modern berbahasa Indonesia (Shihab, 2002). 

Selain aspek linguistik, Quraish Shihab juga menekankan pentingnya konteks sosial 

dan budaya dalam memahami pesan Al-Qur’an. Ia meyakini bahwa meskipun Al-Qur’an 

bersifat universal, penafsirannya harus mempertimbangkan realitas masyarakat tempat 

tafsir itu dibaca dan diaplikasikan. Oleh karena itu, Tafsir al-Mishbah kerap mengaitkan 

ayat-ayat Al-Qur’an dengan persoalan aktual yang dihadapi masyarakat Indonesia, seperti 

pluralisme agama, keadilan sosial, relasi gender, dan etika kehidupan berbangsa. 

Pendekatan ini menjadikan tafsir Quraish Shihab relevan dan kontekstual tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip normatif wahyu (Azra, 2012). 

Dalam spektrum metodologi tafsir kontemporer, pendekatan Quraish Shihab dapat 

dikategorikan sebagai pendekatan moderat dan integratif. Ia berusaha menghindari 

ekstremisme tekstual yang memutlakkan makna literal ayat tanpa mempertimbangkan 

konteks, sekaligus menolak liberalisme berlebihan yang berpotensi melepaskan tafsir dari 

otoritas teks. Sikap metodologis ini tercermin dalam penekanannya pada keseimbangan 

antara teks dan konteks, tradisi dan pembaruan, serta rasionalitas dan spiritualitas. 

Dengan demikian, Tafsir al-Mishbah tidak hanya berfungsi sebagai karya akademik, 

tetapi juga sebagai panduan keagamaan yang mendorong sikap keberagamaan yang 

inklusif, dialogis, dan berkeadaban (Shihab, 2013). 

Melalui metodologi tersebut, Quraish Shihab berhasil menghadirkan tafsir Al-

Qur’an yang membumi dan kontekstual, sekaligus tetap setia pada warisan intelektual 

Islam. Tafsir al-Mishbah menjadi contoh penting bagaimana tafsir dapat berperan sebagai 

jembatan antara pesan wahyu yang transenden dan realitas sosial umat Islam yang terus 

berkembang. 

 

Sintesis dan Penilaian Kritis Perbandingan Metodologis 

Perbandingan pemikiran Fazlur Rahman dan M. Quraish Shihab menunjukkan dua 

model pembaruan tafsir Al-Qur’an yang berbeda secara epistemologis, tetapi saling 

melengkapi dalam tujuan normatifnya. Keduanya sama-sama berangkat dari keprihatinan 

atas stagnasi pemahaman keagamaan dan kecenderungan ekstrem dalam membaca teks 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

394 

 

suci, namun menawarkan strategi metodologis yang berbeda sesuai dengan latar 

intelektual dan konteks sosial masing-masing. 

Fazlur Rahman mengembangkan pendekatan hermeneutika filosofis melalui teori 

double movement yang menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber nilai etis universal. 

Metode ini menuntut pembaca untuk melampaui makna literal teks dengan menggali 

konteks historis pewahyuan dan kemudian merumuskan prinsip moral yang relevan bagi 

realitas kontemporer. Dengan demikian, tafsir tidak berhenti pada reproduksi hukum 

masa lalu, tetapi menjadi sarana transformasi sosial yang berkeadilan. Keunggulan 

pendekatan Rahman terletak pada kemampuannya menjawab persoalan global modern 

seperti keadilan ekonomi, hak asasi manusia, dan pluralisme secara normatif dan visioner. 

Namun, pendekatan ini juga rentan terhadap kritik subjektivitas, terutama dalam proses 

generalisasi nilai moral. 

Sebaliknya, M. Quraish Shihab merepresentasikan model tafsir kontekstual yang 

berakar kuat pada tradisi tafsir klasik, tetapi diperbarui melalui pendekatan linguistik, 

tematik, dan sosial-budaya. Tafsir al-Mishbah menunjukkan upaya menjaga 

keseimbangan antara otoritas teks, khazanah ulama klasik, dan kebutuhan umat Islam 

Indonesia yang hidup dalam masyarakat plural. Pendekatan Shihab lebih aplikatif dan 

komunikatif, sehingga mudah diterima oleh masyarakat luas. Ia tidak merumuskan teori 

hermeneutika abstrak seperti Rahman, tetapi secara praksis telah menerapkan prinsip 

kontekstualisasi dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. 

Dengan demikian, Fazlur Rahman dan Quraish Shihab dapat dipahami sebagai dua 

wajah pembaruan tafsir Islam kontemporer: Rahman menawarkan kerangka konseptual-

etis yang bersifat global dan normatif, sementara Shihab menghadirkan implementasi 

tafsir moderat yang kontekstual dan membumi. Integrasi keduanya berpotensi melahirkan 

model tafsir yang tidak hanya relevan secara intelektual, tetapi juga efektif secara sosial 

dalam menjawab tantangan umat Islam modern. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil telaah komparatif, dapat disimpulkan bahwa hermeneutika 

double movement Fazlur Rahman dan metode tafsir al-Mishbah M. Quraish Shihab 

merepresentasikan dua model penafsiran Al-Qur’an kontemporer yang berbeda secara 

epistemologis, namun memiliki orientasi tujuan yang sejalan. Fazlur Rahman 

menekankan pentingnya pemahaman historis dan penarikan prinsip-prinsip moral 

universal sebagai dasar kontekstualisasi ajaran Al-Qur’an dalam menjawab persoalan 

modern. Sementara itu, Quraish Shihab mengembangkan tafsir yang berakar pada tradisi 

klasik dengan pendekatan linguistik dan tematik yang komunikatif serta kontekstual, 

sehingga relevan dengan realitas sosial-keagamaan masyarakat Indonesia. Perbedaan 

metodologis ini tidak menunjukkan pertentangan, melainkan memperlihatkan sifat saling 

melengkapi dalam upaya menghadirkan tafsir Al-Qur’an yang kontekstual, moderat, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat di tengah dinamika zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, S. (2005). Metodologi tafsir Al-Qur’an kontemporer dalam pemikiran Fazlur 

Rahman. Kontekstualita: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 20(1), 53–78. 

An. (1978). Metodologi penafsiran Al-Qur’an menurut Fazlur Rahman. IAIN 

Purwokerto, 243–257. 



Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

395 

 

Barokah, M., Alamsah, J., Ningrum, A. P., & Sekolah Tinggi Agama Islam Darussalam 

Lampung. (2023). Larangan menimbun harta dalam Al-Qur’an (Analisis metode 

tafsir maudhu’i Fazlur Rahman). Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-

Hadits, 17(2), 313–324. https://doi.org/10.24042/002023177018000 

Hamzawi, M. A. (2016). Elastisitas hukum Islam: Kajian teori double movement Fazlur 

Rahman. Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama dan Kebudayaan, 2(2), 1–

25. http://jurnal.staih.ac.id/index.php/inovatif/article/view/54 

Ibrohim, M. Y. A., & Muhammad, N. (2022). Hermeneutika double movement Fazlur 

Rahman: Mewujudkan hukum Islam yang lebih eksistensialis. El-Banat: Jurnal 

Pemikiran dan Pendidikan Islam, 12(1), 104–120. 

https://doi.org/10.54180/elbanat.2022.12.1.104-120 

Irawan, R. (2020). Metode kontekstual penafsiran Al-Qur’an perspektif Fazlur Rahman. 

Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Al-Hadits, 13(2), 171–194. 

https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164 

Islam, U., & International Islamic University Islamabad. (2025). Transformation of 

traditional to modern tafsir from the perspective of Fazlur Rahman’s hermeneutics. 

Al-Muhafidz, 5(1), 143–160. https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v5i1.177 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan pendidikan pasca pandemi melalui 

transformasi digital dengan pendekatan manajemen pendidikan Islam di era Society 

5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41–50. 

Nasrulloh, N., & Muhammad, M. (2022). Studi analitik hermeneutika Fazlur Rahman. 

JIIP: Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(3), 800–807. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v5i3.487 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia untuk penulisan karya ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265–278. 

Nidhom, K. (2020). At-Taisir: Journal of Indonesian tafsir studies. Journal of Indonesian 

Tafsir Studies, 1(1), 30–34. 

Putra, F. O. (2024). Analisis pemikiran Fazlur Rahman tentang rekonstruksi metode tafsir 

kontemporer. Pappasang, 6(2), 367–384. 

Setiawan, R. A., & Universitas Islam Indonesia. (2023). Corak penafsiran Muhammad 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah. Jurnal Studi Al-Qur’an, 3(1), 129–150. 

Suharyat, Y., & Asiah, S. (2022). Metodologi tafsir Al-Mishbah. Jurnal Pendidikan Islam, 

2(5). https://doi.org/10.59818/jpi.v2i5.289 

Sumantri, R. A. (2013). Hermeneutika Al-Qur’an Fazlur Rahman: Metode tafsir double 

movement. Komunika: Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 7(1). 

https://doi.org/10.24090/komunika.v7i1.364 

Syauqi, M. L. (2022). Hermeneutika double movement Fazlur Rahman dan 

signifikansinya terhadap penafsiran kontekstual Al-Qur’an. Rausyan Fikr: Jurnal 

Studi Ushuluddin dan Filsafat, 18(2), 12–26. 

Umair, M., & Said, H. A. (2023). Fazlur Rahman dan teori double movement: Definisi 

dan aplikasi. Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1), 71–81. 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26 

https://doi.org/10.24042/002023177018000
http://jurnal.staih.ac.id/index.php/inovatif/article/view/54
https://doi.org/10.54180/elbanat.2022.12.1.104-120
https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164
https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v5i1.177
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i3.487
https://doi.org/10.59818/jpi.v2i5.289
https://doi.org/10.24090/komunika.v7i1.364
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26


Copyright © 2025: Agus Salim, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

396 

 

Vera, S., Hilmi, H., & UIN Sunan Gunung Djati Bandung. (2021). Aktualisasi nilai ideal 

moral dalam kehidupan kontemporer perspektif Al-Qur’an: Studi interpretasi Surah 

Al-‘Alaq dengan metode double movement Fazlur Rahman. Al-Tadabbur: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 385–408. https://doi.org/10.30868/at.v6i02.2069 

Van Wichelen, S. (2021). Double movements. In Legitimating life (Vol. 4, No. 2, pp. 50–

78). https://doi.org/10.36019/9781978800557-004 

 

https://doi.org/10.30868/at.v6i02.2069
https://doi.org/10.36019/9781978800557-004

