
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 411-419 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

411 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541 

 

STUDI KASUS PENAFSIRAN AYAT SOSIAL: 

ANALISIS QS AN-NISA’ 34, AL-HUJURAT 13, DAN 

QS AL-MAIDAH 48 
 

Haisusyi1*, Khairil Anwar2, & Taufik Warman Mahfuzh3 
*1-3Universitas Islam Negeri Palangka Raya 

*e-mail: haisusyi@gmail.com 

 
Submit Tgl: 20-Oktober-2025 Diterima Tgl: 31-Oktober-2025 Diterbitkan Tgl: 24-November-2025 

 
Abstrak: Penelitian ini menganalisis penafsiran ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an dengan 

fokus pada QS An-Nisa’ 34, QS Al-Hujurat 13, dan QS Al-Maidah 48. Ketiga ayat 

tersebut sering menjadi dasar diskursus tentang relasi gender, kesetaraan manusia, dan 

pluralitas sosial dalam masyarakat Islam. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif 

melalui analisis tafsir, dengan menelaah teori dan metodologi penafsiran Ibnu ‘Asyur 

serta membandingkannya dengan konteks sosial-keagamaan kontemporer. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa penafsiran terhadap ayat-ayat sosial tidak bersifat 

tunggal, melainkan dipengaruhi oleh faktor historis, budaya, epistemologis, dan 

metodologis dari mufasir. QS An-Nisa’ 34 menekankan tanggung jawab sosial laki-laki 

berdasarkan struktur sosial dan ekonomi pada masa turunnya ayat; QS Al-Hujurat 13 

menguatkan prinsip kesetaraan dan kemuliaan berdasarkan takwa; sedangkan QS Al-

Maidah 48 menekankan pluralitas hukum dan keberagaman manusia sebagai sunnatullah. 

Perbedaan penafsiran antarmufasir menyebabkan munculnya dinamika sosial-keagamaan 

yang beragam dalam masyarakat Islam. Penelitian ini menegaskan pentingnya 

pendekatan kontekstual dan maqashidi dalam memahami ayat-ayat sosial sehingga 

mampu menjawab kebutuhan masyarakat modern tanpa meninggalkan prinsip dasar 

ajaran Islam. 

 

Kata Kunci: Tafsir; Ayat Sosial; QS An-Nisa’ 34; QS Al Hujarat 13; QS Al Maidah 48  

 

Abstract: This study analyzes the interpretation of social verses in the Qur’an, focusing 

on Q.S. An-Nisā’ (4):34, Q.S. Al-Ḥujurāt (49):13, and Q.S. Al-Mā’idah (5):48. These 

verses are frequently referenced in discourses on gender relations, human equality, and 

social pluralism within Islamic societies. The study employs a qualitative approach 

through exegetical analysis by examining Ibn ʿĀshūr’s interpretive theory and 

methodology and comparing them with contemporary socio-religious contexts. The 

findings indicate that interpretations of social verses are not singular but are shaped by 

the historical, cultural, epistemological, and methodological backgrounds of the 

exegetes. Q.S. An-Nisā’ (4):34 emphasizes male social responsibility within the socio-

economic structure of the period of revelation; Q.S. Al-Ḥujurāt (49):13 reinforces the 

principle of equality and human dignity based on piety; while Q.S. Al-Mā’idah (5):48 

highlights legal plurality and human diversity as part of divine ordinance (sunnatullāh). 

Variations in interpretation among exegetes contribute to diverse socio-religious 

dynamics in Muslim societies. This study underscores the importance of contextual and 

maqāṣid-oriented approaches in interpreting social verses to address the needs of modern 

society while remaining faithful to the fundamental principles of Islamic teachings. 

 

Keywords:  Qur’anic Exegesis; Social Verses; Q.S. An-nisā’ 4:34; Q.S. Al-ḥujurāt 49:13; 

Q.S. Al-Mā’idah 5:48 

 

Cara mengutip Haisusyi, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Studi Kasus Penafsiran Ayat Sosial: 

Analisis Qs An-Nisa’ 34, Al-Hujurat 13, dan Qs Al-Maidah 48. JIS: Journal Islamic 

Studies, 3(3), 411–419. https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541        

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541
mailto:haisusyi@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541


Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

412 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan fondasi utama ajaran Islam dan menjadi rujukan normatif 

bagi seluruh aspek kehidupan umat Muslim, baik spiritual, sosial, maupun hukum. 

Sebagai sumber hukum pertama, al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam 

membentuk cara pandang dan karakter keberagamaan umat Islam. Karena itu, penafsiran 

terhadap al-Qur’an bukan sekadar proses intelektual, tetapi juga proses hermeneutis yang 

menentukan bagaimana ajaran Islam dihayati, dipraktikkan, dan direproduksi dalam 

kehidupan sosial. Teks suci tidak berdiri sendiri; ia selalu dibaca, dipahami, dan 

ditafsirkan melalui konteks sosial, budaya, dan historis yang melingkupinya. Dengan 

demikian, hubungan antara wahyu dan realitas manusia bersifat dialektis: teks 

memberikan panduan kepada manusia, tetapi manusia juga berperan menafsirkan teks 

sesuai dengan situasi zamannya. 

Dalam sejarah Islam, fakta menunjukkan bahwa berbagai aliran dan kelompok 

pemikiran baik teologis, fikih, politik, maupun sosial selalu merujuk kepada al-Qur’an 

sebagai legitimasi argumentasi mereka. Sunnisme, Syiah, Khawarij, Mu‘tazilah, dan 

kelompok-kelompok pembaruan modern semuanya menafsirkan al-Qur’an untuk 

mendukung pandangan masing-masing. Keragaman tersebut bukan hanya menunjukkan 

kekayaan khazanah intelektual Islam, tetapi juga mengonfirmasi bahwa al-Qur’an 

membuka ruang interpretasi yang luas. Perbedaan motivasi, latar sosial, metodologi tafsir, 

serta kecenderungan ideologis menghasilkan ragam penafsiran yang kadang harmonis, 

namun tidak jarang juga menimbulkan ketegangan teologis. Ketika tafsir menjadi bagian 

dari konstruksi identitas kelompok, maka perbedaan interpretasi dapat berkembang 

menjadi perdebatan intens, baik dalam konteks historis maupun kontemporer. 

Isu-isu sosial seperti relasi gender, kesetaraan manusia, otoritas laki-laki, pluralitas 

agama, dan keberagaman hukum merupakan tema-tema yang rentan menghasilkan 

perbedaan penafsiran. Dalam konteks modern, ayat-ayat sosial tersebut menjadi semakin 

penting karena bersentuhan langsung dengan dinamika masyarakat, perubahan struktur 

sosial, dan tuntutan keadilan. Di sinilah letak urgensi penelitian terhadap ayat-ayat sosial 

al-Qur’an, terutama ketika mengkaji bagaimana teks klasik ini terus direlevansikan dalam 

konteks global yang semakin kompleks. 

Tiga ayat yang menjadi fokus penelitian ini QS An-Nisa’ 34, QS Al-Hujurat 13, dan 

QS Al-Maidah 48 merupakan ayat-ayat yang sering menjadi objek kajian akademik 

karena kandungan sosialnya yang sangat kuat. QS An-Nisa’ 34 berbicara tentang posisi 

laki-laki sebagai qawwam (penanggung jawab) terhadap perempuan, yang seringkali 

menjadi landasan diskursus tentang kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, relasi 

gender, dan bahkan kekerasan dalam rumah tangga. Ayat ini telah menimbulkan polemik, 

terutama ketika dipahami secara literal tanpa mempertimbangkan konteks sosio-historis. 

Sementara itu, QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa manusia diciptakan bersuku-suku 

dan berbangsa-bangsa untuk saling mengenal (lita‘arafu), bukan saling merendahkan. 

Ayat ini menjadi dasar teologis bagi prinsip kesetaraan, anti-diskriminasi, dan 

penghargaan terhadap keberagaman. Adapun QS Al-Maidah 48 mengandung pesan 

tentang pluralitas hukum dan pengakuan terhadap keragaman umat manusia, termasuk 

pengakuan bahwa setiap komunitas memiliki syariat dan jalan hidup yang berbeda. Ayat 

ini sering dijadikan dasar teologis untuk membangun wacana toleransi, koeksistensi, dan 

multikulturalisme dalam Islam. 

Ketiga ayat tersebut saling berkaitan dalam kerangka besar hubungan antara wahyu 

dan kehidupan sosial. QS An-Nisa’ 34 menunjukkan struktur sosial keluarga dalam 

masyarakat Arab awal; QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa perbedaan adalah fitrah 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

413 

 

manusia; sedangkan QS Al-Maidah 48 mengakui keberagaman sistem hukum dan 

komunitas. Dengan demikian, ketiganya mencerminkan kompleksitas al-Qur’an dalam 

merespons realitas sosial yang beragam, sekaligus menjadi titik masuk penting untuk 

memahami bagaimana Islam memandang relasi manusia dalam konteks keluarga, 

masyarakat, dan antar-komunitas. 

Penelitian ini mengambil pendekatan tafsir dengan menyoroti analisis Ibnu ‘Asyur 

(w. 1973 M), seorang mufasir modern yang dikenal dengan kecenderungan moderat, 

rasionalis, dan kontekstualis. Tafsir Ibnu ‘Asyur, At-Tahir wa at-Tanwir, memberikan 

kontribusi signifikan dalam memahami ayat-ayat sosial karena metodenya yang 

memadukan analisis bahasa, maqasid asy-syari‘ah, konteks historis, dan realitas sosial 

masyarakat modern. Ibnu ‘Asyur tidak hanya menjelaskan makna tekstual ayat, tetapi 

juga berusaha menentukan tujuan syariat (maqasid) di balik ketentuan hukum yang ada 

di dalamnya. Dengan demikian, pendekatannya sangat relevan untuk menggali 

pemahaman yang lebih proporsional terhadap ayat-ayat sosial yang selama ini sering 

menjadi kontroversi. 

Pada QS An-Nisa’ 34, misalnya, Ibnu ‘Asyur menekankan bahwa konsep 

qawwamah bukan superioritas mutlak laki-laki, melainkan fungsi sosial yang berdasarkan 

kemampuan dan kewajiban ekonomi dalam masyarakat Arab pada masa diturunkannya 

ayat. Sementara pada QS Al-Hujurat 13, ia menekankan bahwa ayat tersebut merupakan 

deklarasi universal kesetaraan manusia tanpa membedakan ras, suku, maupun status 

sosial. Sedangkan pada QS Al-Maidah 48, Ibnu ‘Asyur menafsirkan pluralitas hukum 

sebagai bagian dari kehendak Tuhan untuk menguji manusia melalui perbedaan, bukan 

untuk menimbulkan konflik. Analisis mendalam Ibnu ‘Asyur terhadap tiga ayat tersebut 

menunjukkan bahwa ajaran Islam sesungguhnya sangat menghargai keseimbangan sosial, 

keadilan, dan pluralitas. 

Tujuan penelitian ini adalah memperdalam pemahaman terhadap ketiga ayat 

tersebut melalui pendekatan tafsir yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dan 

rasional. Dengan menelaah analisis Ibnu ‘Asyur, penelitian ini berusaha memberikan 

kontribusi bagi wacana Islam kontemporer, khususnya dalam memahami isu-isu sosial 

yang kerap menjadi perdebatan. Penafsiran yang komprehensif diharapkan dapat 

membantu membangun pemahaman keagamaan yang lebih inklusif, adaptif, dan sesuai 

dengan perkembangan zaman, tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar al-Qur’an. 

Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya kajian akademik terhadap teks al-

Qur’an, tetapi juga upaya untuk mempertemukan pesan moral wahyu dengan realitas 

sosial modern. Penelitian ini penting dilakukan sebagai respon terhadap berbagai 

tantangan kontemporer seperti kesenjangan gender, konflik antaridentitas, dan 

ketegangan antaragama. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memperkaya literatur tafsir 

sosial dan menjadi referensi bagi masyarakat, akademisi, maupun lembaga pendidikan 

dalam mengembangkan pemahaman Islam yang lebih harmonis dan humanis dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode 

analisis tafsir tematik (maudhu’i) untuk menelaah pemaknaan ayat-ayat sosial dalam al-

Qur’an. Data primer mencakup teks al-Qur’an, Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir karya Ibnu 

‘Asyur, serta sejumlah literatur tafsir klasik dan kontemporer sebagai bahan pembanding. 

Proses penelitian diawali dengan pengumpulan data melalui penelaahan ayat beserta 

riwayat asbābun nuzūl, analisis kebahasaan, dan uraian para mufasir. Selanjutnya, 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

414 

 

dilakukan analisis teks dengan pendekatan kontekstual, historis, dan linguistik untuk 

memahami makna ayat secara mendalam. Tahap berikutnya adalah analisis komparatif 

dengan mempertimbangkan penafsiran mufasir lain seperti At-Tabari, Ibnu Katsir, 

Quraish Shihab, dan Fazlur Rahman guna melihat titik temu dan perbedaannya. Penelitian 

ini juga menerapkan penafsiran sosial dengan mengkaji relevansi pesan ayat terhadap 

problem sosial-keagamaan masyarakat modern. Pendekatan maudhu’i dipilih agar 

penelitian mampu menyajikan gambaran yang utuh mengenai dinamika penafsiran 

sekaligus implikasinya dalam kehidupan sosial kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis QS An-Nisa’ 34 

Ibnu ‘Asyur menafsirkan QS An-Nisa’ 34 dengan pendekatan komprehensif yang 

memadukan analisis asbābun nuzūl, pemeriksaan gaya bahasa (balāghah), serta 

keterkaitan makna antarayat (munāsabah). Dengan pendekatan tersebut, ia berupaya 

menempatkan ayat dalam konteks historis dan sosial masyarakat Arab pada masa 

turunnya wahyu. Menurutnya, istilah qawwāmūn tidak dimaksudkan untuk menunjukkan 

superioritas laki-laki secara biologis ataupun legitimasi kekuasaan absolut dalam 

keluarga. Istilah tersebut lebih menggambarkan beban tanggung jawab sosial yang pada 

saat itu lazim dibebankan kepada laki-laki, seperti mencari nafkah, memastikan 

keamanan, serta menjaga stabilitas kehidupan rumah tangga. Dengan kata lain, konsep 

qiwāmah menurut Ibnu ‘Asyur bersifat fungsional, kontekstual, dan terkait dengan 

struktur masyarakat pada zamannya, bukan norma universal yang menempatkan 

perempuan sebagai pihak yang inferior. 

Penafsiran Ibnu ‘Asyur juga memberikan perhatian besar terhadap frasa 

waḍribūhunna, yang sering menjadi pusat kontroversi dalam diskursus gender dan relasi 

suami istri. Ia menegaskan bahwa tindakan “memukul” yang disebutkan dalam ayat tidak 

boleh dipahami secara literal sebagai kekerasan fisik. Menurut Ibnu ‘Asyur, makna 

tersebut merupakan bentuk tindakan simbolik yang bertujuan mengingatkan, bukan 

melukai atau mempermalukan. Tindakan ini hanya diperbolehkan dalam kondisi nusyūz 

berat, yaitu ketika istri melakukan pelanggaran serius terhadap kesepakatan hidup 

berumah tangga dan setelah langkah-langkah bertahap sebelumnya al-wa‘ẓ (nasihat) dan 

al-hajr (pemisahan tempat tidur) tidak memberikan hasil. 

Ibnu ‘Asyur menolak keras penafsiran yang menjadikan ayat ini sebagai 

pembenaran kekerasan dalam rumah tangga, karena hal itu bertentangan dengan prinsip 

umum syariat yang mengutamakan kasih sayang (raḥmah), keadilan (‘adālah), dan 

kemaslahatan (maṣlaḥah). Baginya, ayat tersebut harus dipahami dalam kerangka 

penyelesaian konflik yang bertahap, proporsional, dan manusiawi, serta tetap menjaga 

martabat perempuan sebagai mitra setara dalam kehidupan rumah tangga. 

Dengan demikian, penafsiran Ibnu ‘Asyur tidak hanya menawarkan bacaan yang 

lebih adil dan moderat terhadap QS An-Nisa’ 34, tetapi juga memberikan landasan 

hermeneutis bagi pembentukan relasi keluarga yang harmonis, egaliter, dan berakar pada 

nilai-nilai etis Islam. 

 

Analisis QS Al-Hujurat 13 

QS Al-Hujurat 13 merupakan salah satu ayat yang memiliki posisi sentral dalam 

konstruksi etika sosial al-Qur’an karena menegaskan prinsip kesetaraan manusia secara 

universal. Ayat ini menyatakan bahwa seluruh manusia berasal dari satu pasangan, yaitu 

laki-laki dan perempuan, kemudian berkembang menjadi berbagai bangsa dan suku. 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

415 

 

Menurut Ibnu ‘Asyur, struktur ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman manusia adalah 

bagian dari desain Ilahi yang tidak dimaksudkan sebagai dasar superioritas ataupun 

dominasi kelompok tertentu. Ia memandang ayat ini sebagai deklarasi universal pertama 

dalam sejarah peradaban mengenai persamaan harkat dan martabat manusia, jauh 

sebelum wacana hak asasi manusia muncul dalam tradisi Barat modern. 

Ibnu ‘Asyur menekankan bahwa tujuan keberagaman tersebut adalah ta‘āruf, yakni 

saling mengenal, membangun hubungan sosial yang produktif, serta menciptakan 

kehidupan bersama yang harmonis. Dalam tafsirnya, ta‘āruf bukan sekadar proses 

mengenal secara superficial, tetapi mencakup upaya membangun kerja sama, saling 

memahami perbedaan, serta mengembangkan kesadaran kolektif bahwa keberagaman 

merupakan modal sosial bagi kemajuan peradaban. Dengan demikian, ayat ini memuat 

prinsip integratif yang mendorong masyarakat untuk menghargai pluralitas, bukan 

memandangnya sebagai ancaman. 

Penegasan bahwa ukuran kemuliaan manusia di sisi Allah adalah takwa memiliki 

implikasi sosial dan teologis yang mendalam. Ibnu ‘Asyur menafsirkan takwa sebagai 

kualitas moral dan spiritual yang dapat diraih siapa saja melalui integritas, kejujuran, dan 

perilaku etis. Takwa bukan atribut biologis, etnis, atau sosial yang diwariskan dari 

generasi sebelumnya. Artinya, tidak ada satu pun kelompok yang memiliki keistimewaan 

bawaan berdasarkan ras, suku, gender, atau status ekonomi. Prinsip ini membatalkan 

segala bentuk diskriminasi seperti rasisme, etnosentrisme, kasta sosial, maupun patriarki 

berbasis superioritas identitas. 

Ayat ini juga memberikan landasan teologis yang kuat bagi pembentukan 

masyarakat inklusif. Dengan meletakkan takwa sebagai ukuran kemuliaan, al-Qur’an 

mengarahkan manusia untuk berorientasi pada kualitas moral dan kontribusi sosial, bukan 

asal-usul kultural. Dalam konteks modern, pesan ini relevan untuk mendorong sikap 

toleransi, penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta penguatan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. Penafsiran Ibnu ‘Asyur atas ayat ini memberikan pijakan 

hermeneutis yang kokoh bagi pembangunan relasi sosial yang adil, egaliter, dan 

berkeadaban. 

 

Analisis QS Al-Maidah 48 

QS Al-Maidah 48 menempati posisi sentral dalam wacana pluralitas hukum dan 

keberagaman syariat di dalam al-Qur’an. Ayat ini dengan tegas menyatakan bahwa Allah 

memberikan kepada setiap umat syir‘ah (aturan) dan minhāj (jalan hidup) yang berbeda 

sesuai dengan karakter, kebutuhan, dan situasi mereka. Frasa “li kullin ja‘alnā minkum 

syir‘atan wa minhājā” menunjukkan bahwa keragaman syariat bukanlah akibat 

kesalahan manusia, melainkan bagian dari rancangan ilahi untuk mengakomodasi 

keberagaman manusia dan konteks historis yang berbeda-beda. Dengan demikian, 

pluralitas dalam syariat dipahami sebagai mekanisme Tuhan untuk memperluas ruang 

moral dan kemaslahatan manusia secara universal, bukan semata untuk memonopoli satu 

model hukum atau kehidupan. 

Menurut tafsir klasik-modern yang dilakukan oleh Ibnu ‘Asyur, ayat ini 

memberikan dalil teologis kuat bagi pengakuan Islam terhadap eksistensi sistem hukum 

lain baik yang termaktub dalam tradisi agama lain maupun norma adat lokal dalam 

masyarakat majemuk. Ia menegaskan bahwa Islam tidak menganjurkan penyeragaman 

mutlak, melainkan memandang perbedaan hukum dan tradisi sebagai sarana untuk 

fastabiqul khairāt berlomba-lomba dalam kebaikan. Dengan demikian, pluralitas hukum 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

416 

 

dilihat sebagai peluang dialog, kolaborasi, dan pembelajaran antar komunitas, bukan 

sebagai sumber konflik atau alat dominasi satu kelompok terhadap kelompok lain. 

Lebih jauh, tafsir Ibnu ‘Asyur terhadap ayat ini membuka ruang yang luas bagi 

ijtihad, pembaruan hukum (tajdīd), dan responsivitas hukum Islam terhadap perubahan 

zaman. Dalam konteks modern yang ditandai dengan keragaman identitas, sistem politik, 

kultur, dan norma sosial, prinsip pluralitas hukum ini menjadi sangat relevan. Ia memberi 

landasan bagi pengembangan hukum Islam yang adaptif dan inklusif, mampu merespons 

kompleksitas masyarakat kontemporer tanpa kehilangan ruh syariat. 

Dengan demikian, QS Al-Maidah 48 bukan hanya mengatur hubungan umat 

manusia secara teologis, tetapi juga memberikan pedoman normatif bagi kehidupan 

multikultural, plural, dan demokratis. Ayat ini menjadi fondasi penting dalam 

membangun masyarakat yang toleran, menghormati perbedaan, dan berlandaskan pada 

keadilan serta kemaslahatan bersama, sesuai dengan prinsip universal Islam. 

 

Implikasi Sosial Penafsiran Ayat 

Penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an memiliki implikasi yang 

sangat luas bagi kehidupan masyarakat Muslim. Ragam cara memahami ayat tersebut 

tidak hanya membentuk pola pikir keagamaan individu, tetapi juga memengaruhi struktur 

sosial, relasi antarkelompok, dan arah perkembangan wacana keislaman secara 

keseluruhan. Dengan demikian, kegiatan menafsirkan bukan hanya proses akademik yang 

bersifat teoritis, melainkan juga aktivitas sosial yang secara langsung berkontribusi 

terhadap pembentukan budaya, perilaku, dan norma dalam kehidupan sehari-hari umat 

Islam. 

Pertama, perbedaan penafsiran memiliki dampak besar terhadap relasi gender. 

Tafsir terhadap QS An-Nisa’ 34 menjadi contoh yang menonjol, karena ayat ini sering 

dikaitkan dengan kepemimpinan laki-laki dalam keluarga. Pendekatan tekstual-literal 

cenderung memahami ayat ini sebagai legitimasi dominasi laki-laki, yang dapat 

menguatkan struktur patriarki dan ketimpangan peran gender. Sebaliknya, pendekatan 

kontekstual dan maqāṣidī melihat ayat ini dalam konteks tanggung jawab sosial, ekonomi, 

dan moral, bukan sebagai bentuk superioritas. Penafsiran semacam ini menekankan 

keadilan dan penghormatan terhadap martabat perempuan, sehingga mendorong 

terciptanya keluarga yang lebih setara dan harmonis. 

Kedua, tafsir terhadap ayat universal seperti QS Al-Hujurat 13 sangat menentukan 

cara masyarakat melihat perbedaan suku, budaya, dan identitas. Pemahaman inklusif 

terhadap ayat ini dapat menguatkan nilai kesetaraan, membangun budaya saling 

menghargai, serta menolak segala bentuk diskriminasi. Namun, ketika ayat tersebut 

dipahami tanpa memperhatikan pesan universalnya, bias sosial seperti etnosentrisme, 

sektarianisme, atau superioritas kelompok dapat tetap mengakar dalam masyarakat. 

Ketiga, QS Al-Maidah 48 memberikan kerangka teologis penting mengenai 

pluralitas hukum dan keberagaman agama. Penafsiran yang menempatkan perbedaan 

syariat sebagai bagian dari sunnatullah melahirkan sikap terbuka dan toleran terhadap 

perbedaan keyakinan, budaya, dan sistem hukum. Pandangan ini sangat relevan bagi 

masyarakat majemuk modern. Sebaliknya, penafsiran eksklusif yang menolak pluralitas 

berpotensi memicu ketegangan sosial dan menghambat terciptanya relasi antaragama 

yang damai. 

Keempat, perbedaan metodologi tafsir dalam tradisi Islam sendiri turut 

memengaruhi dinamika internal umat. Variasi pendekatan seperti tafsir bil-ma’tsūr, bil-

ra’y, kontekstual, historis, hingga maqāṣidī sering kali melahirkan perbedaan pandangan 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

417 

 

teologis. Jika tidak dikelola dengan etika dialog, keragaman ini dapat menimbulkan 

polarisasi; namun jika dikelola secara ilmiah, ia justru menjadi kekayaan intelektual yang 

memperkaya khazanah keislaman. 

Melihat berbagai implikasi tersebut, diperlukan pendekatan tafsir yang responsif 

terhadap konteks sosial, berpijak pada nilai keadilan, dan berorientasi pada maqāṣid al-

syarī‘ah. Dengan demikian, penafsiran al-Qur’an tidak hanya akurat secara metodologis, 

tetapi juga relevan, humanis, dan konstruktif bagi kehidupan masyarakat modern. 

 

KESIMPULAN 

Penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an menunjukkan adanya 

dinamika pemikiran yang dipengaruhi oleh konteks historis, sosial, dan epistemologis 

para mufasir. QS An-Nisa’ 34, misalnya, sering dipahami berbeda-beda karena ayat ini 

berkaitan dengan struktur keluarga dan relasi gender. Ibnu ‘Asyur menafsirkan 

qawwamah sebagai tanggung jawab sosial laki-laki sesuai kondisi masyarakat Arab kala 

itu, bukan keunggulan mutlak. Sementara itu, QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa 

seluruh manusia setara di hadapan Allah dan perbedaan etnis maupun suku hanyalah 

sarana untuk saling mengenal. Penafsiran yang inklusif terhadap ayat ini berdampak besar 

dalam membangun masyarakat egaliter dan menolak segala bentuk diskriminasi. Adapun 

QS Al-Maidah 48 menegaskan pluralitas hukum sebagai bagian dari ketetapan Ilahi, 

menunjukkan bahwa keberagaman agama dan sistem hukum merupakan ruang bagi umat 

manusia untuk berlomba-lomba dalam kebaikan. 

Keragaman metodologi, latar belakang intelektual, serta kebutuhan sosial pada 

setiap era menyebabkan lahirnya penafsiran yang variatif terhadap ayat-ayat tersebut. 

Variasi ini berdampak langsung pada dinamika sosial-keagamaan umat Islam, terutama 

dalam isu gender, kesetaraan, dan hubungan antaragama. Penelitian ini menegaskan 

pentingnya pendekatan tafsir kontekstual dan maqāṣidī agar ayat-ayat sosial dapat 

dipahami secara proporsional, relevan, dan tetap sejalan dengan prinsip dasar al-Qur’an 

tentang keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A, Syarifah Zakiah. (2015). Manusia sebagai Makhluk Individu dan Makhluk Sosial. 

Makalah, 01–19. 

Abd. Muin Salim. (2005). Metodologi Ilmu Tafsir. Yogyakarta: TERAS. 

Abdul Malik Abdul Karim Amrullah (HAMKA). (1983). Tafsir al-Azhar. Jakarta: PT 

Panjimas. 

Abdul Mustaqim. (2012). Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an: Studi Aliran-Aliran Tafsir 

dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-Kontemporer. Yogyakarta: 

Pondok Pesantren LSQ Ar-Rahmah. 

Abdurrahman. (2011). Kepemimpinan Wanita dalam Islam dalam al-Qur’an dan Isu 

Kontemporer. Yogyakarta: eISAQ Press. 

Agus Hermawan, M. (2020). Tafsir Ayat-Ayat Kesejahteraan Sosial. In S. N. A. Ahmad 

Naufal Ayasi (Ed.), Journal GEEJ (Cetakan I, Vol. 7, No. 2). Yogyakarta. 

Ahmad Azhari Basyir. (2002). Beragama Secara Dewasa (Akhlak Islam). Yogyakarta: 

UII Press. 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

418 

 

Ali Hasan Al-Aridl. (1992). Sejarah dan Perkembangan Metodologi Tafsir. Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada. 

Al-Shabuni. (1970). al-Tibyan fi ‘Ulum al-Qur’an. Bairut: Dar al-Irsyad. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. (2008). Asbabun Nuzul. Depok: Gema Insani. 

Arif, Muhammad Fardiansyah. “Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural Dalam Al-Qur’an 

Surat Ar-Rum Ayat 22 Dan Surat Al-Hujurat Ayat 13 Menurut Pandangan Para 

Musaffir.” In Skripsi, 1–125. Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2020.  

Ash-Shabuni. (1983). Tafsir Ayat Ahkam. Surabaya: Bina Ilmu. 

Badr al-Din al-Zarkasyi. (1990). al-Burhan fi Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma’rifah li 

al-Tiba’ah wa al-Nasyir. 

Daulay, P. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Yang Terkandung Dalam Al-Quran Surah Al-

Isra’ayat 23-25 Tentang Berbuat Baik Terhadap Orang Tua (Doctoral dissertation, 

Fakultas Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Sumatera Utara). 

Departemen Agama RI. (1994). Al-Qur’an dan Terjemah. Semarang: Kumudasmoro 

Grafindo. 

Departemen Agama. (1991). Al-Qur’an dan Tafsirnya. Yogyakarta: PT Dana Bhakti 

Waqaf. 

Departemen Agama. (2006). Al-Qur’an dan Terjemahan Bahasa Indonesia. Kudus: 

Menara Kudus. 

Djazimah Muqaddas. (2011). Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di 

Negara-Negara Muslim. Jakarta: LKiS. 

Firmansyah, Achmad Abu Bakar, M. Y. (2023). Membangun Kehidupan Beragam: Tafsir 

Tahlili terhadap Surah Al-Mubarak. Al-Mubarak Jurnal Kajian Al-Quran & Tafsir, 

8(2), 47–60.  

Hasbi Ash-Shiddiqy. (1965). Sejarah dan Pengantar Ilmu Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang. 

Hesti Agusti Saputri, Siti Nur Kholifah, Farzila Wati, & Rajif Adi Sahroni. (2024). Peran 

Sosial Umat dalam Membangun Solidaritas Menurut Tafsir Surah At-Taubah Ayat 

71. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(5), 01–19.  

Husein Muhammad. (2002). Fiqh Perempuan: Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan 

Gender. Yogyakarta: LKiS. 

Jalaludinn As-Suyuthi. TT. Lubab an-Nuqul fi Asbab al-Nuzul. Dar at-Tahrir. 

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan 

Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 2(1). 

Malia Hayati, S. (2024). Interpretasi QS. Al-Nisā’ [4]: 34 dalam Wacana Tafsir Feminis: 

Analisis Pemikiran Husein Muhammad. Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di 

Nusantara, 10(2), 167–185.  

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: 

Education Curiosity, 1(1), 265-278. 



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

419 

 

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan 

relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu 

Sosial, 3(2), 55-66.  

Nopalia, S., Elis, S., & Sari, W. S. (2024). Integrasi ilmu dan pendidikan dalam Islam 

surah Al-Mujadillah ayat 11. Mutiara: Jurnal Penelitian Dan Karya Ilmiah 

Учредители: Sekolah Tinggi Agama Islam Yayasan Pendidikan Islam Kaimuddin 

Baubau, 2(4), 01-09. 

 


