JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 411-419

e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541

STUDI KASUS PENAFSIRAN AYAT SOSIAL:
ANALISIS QS AN-NISA’ 34, AL-HUJURAT 13, DAN
QS AL-MAIDAH 48

Haisusyi'", Khairil Anwar?, & Taufik Warman Mahfuzh?
*I3Universitas Islam Negeri Palangka Raya
*e-mail: haisusyi@gmail.com

Submit Tgl: 20-Oktober-2025 Diterima Tgl: 31-Oktober-2025  Diterbitkan Tgl: 24-November-2025

Abstrak: Penelitian ini menganalisis penafsiran ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an dengan
fokus pada QS An-Nisa’ 34, QS Al-Hujurat 13, dan QS Al-Maidah 48. Ketiga ayat
tersebut sering menjadi dasar diskursus tentang relasi gender, kesetaraan manusia, dan
pluralitas sosial dalam masyarakat Islam. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif
melalui analisis tafsir, dengan menelaah teori dan metodologi penafsiran Ibnu ‘Asyur
serta membandingkannya dengan konteks sosial-keagamaan kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa penafsiran terhadap ayat-ayat sosial tidak bersifat
tunggal, melainkan dipengaruhi oleh faktor historis, budaya, epistemologis, dan
metodologis dari mufasir. QS An-Nisa’ 34 menekankan tanggung jawab sosial laki-laki
berdasarkan struktur sosial dan ekonomi pada masa turunnya ayat; QS Al-Hujurat 13
menguatkan prinsip kesetaraan dan kemuliaan berdasarkan takwa; sedangkan QS Al-
Maidah 48 menekankan pluralitas hukum dan keberagaman manusia sebagai sunnatullah.
Perbedaan penafsiran antarmufasir menyebabkan munculnya dinamika sosial-keagamaan
yang beragam dalam masyarakat Islam. Penelitian ini menegaskan pentingnya
pendekatan kontekstual dan maqashidi dalam memahami ayat-ayat sosial sehingga
mampu menjawab kebutuhan masyarakat modern tanpa meninggalkan prinsip dasar
ajaran Islam.

Kata Kunci: Tafsir; Ayat Sosial; QS An-Nisa’ 34; QS Al Hujarat 13; QS Al Maidah 48

Abstract: This study analyzes the interpretation of social verses in the Qur’an, focusing
on Q.S. An-Nisa’ (4):34, Q.S. Al-Hujurat (49):13, and Q.S. Al-Ma’idah (5):48. These
verses are frequently referenced in discourses on gender relations, human equality, and
social pluralism within Islamic societies. The study employs a qualitative approach
through exegetical analysis by examining Ibn ‘Ashiir’s interpretive theory and
methodology and comparing them with contemporary socio-religious contexts. The
findings indicate that interpretations of social verses are not singular but are shaped by
the historical, cultural, epistemological, and methodological backgrounds of the
exegetes. Q.S. An-Nisa’ (4):34 emphasizes male social responsibility within the socio-
economic structure of the period of revelation; Q.S. Al-Hujurat (49):13 reinforces the
principle of equality and human dignity based on piety; while Q.S. AI-Ma’idah (5):48
highlights legal plurality and human diversity as part of divine ordinance (sunnatullah).
Variations in interpretation among exegetes contribute to diverse socio-religious
dynamics in Muslim societies. This study underscores the importance of contextual and
magqasid-oriented approaches in interpreting social verses to address the needs of modern
society while remaining faithful to the fundamental principles of Islamic teachings.

Keywords: Qur’anic Exegesis; Social Verses; Q.S. An-nisa’4:34; Q.S. Al-hujurat 49:13;
0.8. Al-Ma’idah 5:48

Cara mengutip Haisusyi, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Studi Kasus Penafsiran Ayat Sosial:
Analisis Qs An-Nisa’ 34, Al-Hujurat 13, dan Qs Al-Maidah 48. JIS: Journal Islamic
Studies, 3(3), 411-419. https://doi.org/10.71456/jis.v313.1541

411


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541
mailto:haisusyi@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1541

Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan fondasi utama ajaran Islam dan menjadi rujukan normatif
bagi seluruh aspek kehidupan umat Muslim, baik spiritual, sosial, maupun hukum.
Sebagai sumber hukum pertama, al-Qur’an memiliki posisi yang sangat sentral dalam
membentuk cara pandang dan karakter keberagamaan umat Islam. Karena itu, penafsiran
terhadap al-Qur’an bukan sekadar proses intelektual, tetapi juga proses hermeneutis yang
menentukan bagaimana ajaran Islam dihayati, dipraktikkan, dan direproduksi dalam
kehidupan sosial. Teks suci tidak berdiri sendiri; ia selalu dibaca, dipahami, dan
ditafsirkan melalui konteks sosial, budaya, dan historis yang melingkupinya. Dengan
demikian, hubungan antara wahyu dan realitas manusia bersifat dialektis: teks
memberikan panduan kepada manusia, tetapi manusia juga berperan menafsirkan teks
sesuai dengan situasi zamannya.

Dalam sejarah Islam, fakta menunjukkan bahwa berbagai aliran dan kelompok
pemikiran baik teologis, fikih, politik, maupun sosial selalu merujuk kepada al-Qur’an
sebagai legitimasi argumentasi mereka. Sunnisme, Syiah, Khawarij, Mu‘tazilah, dan
kelompok-kelompok pembaruan modern semuanya menafsirkan al-Qur’an untuk
mendukung pandangan masing-masing. Keragaman tersebut bukan hanya menunjukkan
kekayaan khazanah intelektual Islam, tetapi juga mengonfirmasi bahwa al-Qur’an
membuka ruang interpretasi yang luas. Perbedaan motivasi, latar sosial, metodologi tafsir,
serta kecenderungan ideologis menghasilkan ragam penafsiran yang kadang harmonis,
namun tidak jarang juga menimbulkan ketegangan teologis. Ketika tafsir menjadi bagian
dari konstruksi identitas kelompok, maka perbedaan interpretasi dapat berkembang
menjadi perdebatan intens, baik dalam konteks historis maupun kontemporer.

Isu-isu sosial seperti relasi gender, kesetaraan manusia, otoritas laki-laki, pluralitas
agama, dan keberagaman hukum merupakan tema-tema yang rentan menghasilkan
perbedaan penafsiran. Dalam konteks modern, ayat-ayat sosial tersebut menjadi semakin
penting karena bersentuhan langsung dengan dinamika masyarakat, perubahan struktur
sosial, dan tuntutan keadilan. D1 sinilah letak urgensi penelitian terhadap ayat-ayat sosial
al-Qur’an, terutama ketika mengkaji bagaimana teks klasik ini terus direlevansikan dalam
konteks global yang semakin kompleks.

Tiga ayat yang menjadi fokus penelitian ini QS An-Nisa’ 34, QS Al-Hujurat 13, dan
QS Al-Maidah 48 merupakan ayat-ayat yang sering menjadi objek kajian akademik
karena kandungan sosialnya yang sangat kuat. QS An-Nisa’ 34 berbicara tentang posisi
laki-laki sebagai gawwam (penanggung jawab) terhadap perempuan, yang seringkali
menjadi landasan diskursus tentang kepemimpinan laki-laki dalam keluarga, relasi
gender, dan bahkan kekerasan dalam rumah tangga. Ayat ini telah menimbulkan polemik,
terutama ketika dipahami secara literal tanpa mempertimbangkan konteks sosio-historis.
Sementara itu, QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa manusia diciptakan bersuku-suku
dan berbangsa-bangsa untuk saling mengenal (/ita ‘arafir), bukan saling merendahkan.
Ayat ini menjadi dasar teologis bagi prinsip kesetaraan, anti-diskriminasi, dan
penghargaan terhadap keberagaman. Adapun QS Al-Maidah 48 mengandung pesan
tentang pluralitas hukum dan pengakuan terhadap keragaman umat manusia, termasuk
pengakuan bahwa setiap komunitas memiliki syariat dan jalan hidup yang berbeda. Ayat
ini sering dijadikan dasar teologis untuk membangun wacana toleransi, koeksistensi, dan
multikulturalisme dalam Islam.

Ketiga ayat tersebut saling berkaitan dalam kerangka besar hubungan antara wahyu
dan kehidupan sosial. QS An-Nisa’ 34 menunjukkan struktur sosial keluarga dalam
masyarakat Arab awal; QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa perbedaan adalah fitrah

412



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

manusia; sedangkan QS Al-Maidah 48 mengakui keberagaman sistem hukum dan
komunitas. Dengan demikian, ketiganya mencerminkan kompleksitas al-Qur’an dalam
merespons realitas sosial yang beragam, sekaligus menjadi titik masuk penting untuk
memahami bagaimana Islam memandang relasi manusia dalam konteks keluarga,
masyarakat, dan antar-komunitas.

Penelitian ini mengambil pendekatan tafsir dengan menyoroti analisis Ibnu ‘Asyur
(w. 1973 M), seorang mufasir modern yang dikenal dengan kecenderungan moderat,
rasionalis, dan kontekstualis. Tafsir Ibnu ‘Asyur, A¢-Tahir wa at-Tanwir, memberikan
kontribusi signifikan dalam memahami ayat-ayat sosial karena metodenya yang
memadukan analisis bahasa, maqasid asy-syari‘ah, konteks historis, dan realitas sosial
masyarakat modern. Ibnu ‘Asyur tidak hanya menjelaskan makna tekstual ayat, tetapi
juga berusaha menentukan tujuan syariat (maqgasid) di balik ketentuan hukum yang ada
di dalamnya. Dengan demikian, pendekatannya sangat relevan untuk menggali
pemahaman yang lebih proporsional terhadap ayat-ayat sosial yang selama ini sering
menjadi kontroversi.

Pada QS An-Nisa’ 34, misalnya, Ibnu ‘Asyur menekankan bahwa konsep
gawwamah bukan superioritas mutlak laki-laki, melainkan fungsi sosial yang berdasarkan
kemampuan dan kewajiban ekonomi dalam masyarakat Arab pada masa diturunkannya
ayat. Sementara pada QS Al-Hujurat 13, ia menekankan bahwa ayat tersebut merupakan
deklarasi universal kesetaraan manusia tanpa membedakan ras, suku, maupun status
sosial. Sedangkan pada QS Al-Maidah 48, Ibnu ‘Asyur menafsirkan pluralitas hukum
sebagai bagian dari kehendak Tuhan untuk menguji manusia melalui perbedaan, bukan
untuk menimbulkan konflik. Analisis mendalam Ibnu ‘Asyur terhadap tiga ayat tersebut
menunjukkan bahwa ajaran Islam sesungguhnya sangat menghargai keseimbangan sosial,
keadilan, dan pluralitas.

Tujuan penelitian ini adalah memperdalam pemahaman terhadap ketiga ayat
tersebut melalui pendekatan tafsir yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dan
rasional. Dengan menelaah analisis Ibnu ‘Asyur, penelitian ini berusaha memberikan
kontribusi bagi wacana Islam kontemporer, khususnya dalam memahami isu-isu sosial
yang kerap menjadi perdebatan. Penafsiran yang komprehensif diharapkan dapat
membantu membangun pemahaman keagamaan yang lebih inklusif, adaptif, dan sesuai
dengan perkembangan zaman, tanpa mengabaikan nilai-nilai dasar al-Qur’an.

Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya kajian akademik terhadap teks al-
Qur’an, tetapi juga upaya untuk mempertemukan pesan moral wahyu dengan realitas
sosial modern. Penelitian ini penting dilakukan sebagai respon terhadap berbagai
tantangan kontemporer seperti kesenjangan gender, konflik antaridentitas, dan
ketegangan antaragama. Diharapkan hasil penelitian ini dapat memperkaya literatur tafsir
sosial dan menjadi referensi bagi masyarakat, akademisi, maupun lembaga pendidikan
dalam mengembangkan pemahaman Islam yang lebih harmonis dan humanis dalam
kehidupan sehari-hari.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode
analisis tafsir tematik (maudhu’i) untuk menelaah pemaknaan ayat-ayat sosial dalam al-
Qur’an. Data primer mencakup teks al-Qur’an, Tafsir A¢-Tahrir wa At-Tanwir karya Ibnu
‘Asyur, serta sejumlah literatur tafsir klasik dan kontemporer sebagai bahan pembanding.
Proses penelitian diawali dengan pengumpulan data melalui penelaahan ayat beserta
riwayat asbabun nuzil, analisis kebahasaan, dan uraian para mufasir. Selanjutnya,

413



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

dilakukan analisis teks dengan pendekatan kontekstual, historis, dan linguistik untuk
memahami makna ayat secara mendalam. Tahap berikutnya adalah analisis komparatif
dengan mempertimbangkan penafsiran mufasir lain seperti At-Tabari, Ibnu Katsir,
Quraish Shihab, dan Fazlur Rahman guna melihat titik temu dan perbedaannya. Penelitian
ini juga menerapkan penafsiran sosial dengan mengkaji relevansi pesan ayat terhadap
problem sosial-keagamaan masyarakat modern. Pendekatan maudhu’i dipilih agar
penelitian mampu menyajikan gambaran yang utuh mengenai dinamika penafsiran
sekaligus implikasinya dalam kehidupan sosial kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis QS An-Nisa’ 34

Ibnu ‘Asyur menafsirkan QS An-Nisa’ 34 dengan pendekatan komprehensif yang
memadukan analisis asbabun nuzil, pemeriksaan gaya bahasa (balaghah), serta
keterkaitan makna antarayat (mundsabah). Dengan pendekatan tersebut, ia berupaya
menempatkan ayat dalam konteks historis dan sosial masyarakat Arab pada masa
turunnya wahyu. Menurutnya, istilah gawwamiin tidak dimaksudkan untuk menunjukkan
superioritas laki-laki secara biologis ataupun legitimasi kekuasaan absolut dalam
keluarga. Istilah tersebut lebih menggambarkan beban tanggung jawab sosial yang pada
saat itu lazim dibebankan kepada laki-laki, seperti mencari nafkah, memastikan
keamanan, serta menjaga stabilitas kehidupan rumah tangga. Dengan kata lain, konsep
giwamah menurut Ibnu ‘Asyur bersifat fungsional, kontekstual, dan terkait dengan
struktur masyarakat pada zamannya, bukan norma universal yang menempatkan
perempuan sebagai pihak yang inferior.

Penafsiran Ibnu ‘Asyur juga memberikan perhatian besar terhadap frasa
wadribithunna, yang sering menjadi pusat kontroversi dalam diskursus gender dan relasi
suami istri. la menegaskan bahwa tindakan “memukul” yang disebutkan dalam ayat tidak
boleh dipahami secara literal sebagai kekerasan fisik. Menurut Ibnu ‘Asyur, makna
tersebut merupakan bentuk tindakan simbolik yang bertujuan mengingatkan, bukan
melukai atau mempermalukan. Tindakan ini hanya diperbolehkan dalam kondisi nusyiiz
berat, yaitu ketika istri melakukan pelanggaran serius terhadap kesepakatan hidup
berumah tangga dan setelah langkah-langkah bertahap sebelumnya a/-wa z (nasihat) dan
al-hajr (pemisahan tempat tidur) tidak memberikan hasil.

Ibnu ‘Asyur menolak keras penafsiran yang menjadikan ayat ini sebagai
pembenaran kekerasan dalam rumah tangga, karena hal itu bertentangan dengan prinsip
umum syariat yang mengutamakan kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adalah), dan
kemaslahatan (maslahah). Baginya, ayat tersebut harus dipahami dalam kerangka
penyelesaian konflik yang bertahap, proporsional, dan manusiawi, serta tetap menjaga
martabat perempuan sebagai mitra setara dalam kehidupan rumah tangga.

Dengan demikian, penafsiran Ibnu ‘Asyur tidak hanya menawarkan bacaan yang
lebih adil dan moderat terhadap QS An-Nisa’ 34, tetapi juga memberikan landasan
hermeneutis bagi pembentukan relasi keluarga yang harmonis, egaliter, dan berakar pada
nilai-nilai etis Islam.

Analisis QS Al-Hujurat 13

QS Al-Hujurat 13 merupakan salah satu ayat yang memiliki posisi sentral dalam
konstruksi etika sosial al-Qur’an karena menegaskan prinsip kesetaraan manusia secara
universal. Ayat ini menyatakan bahwa seluruh manusia berasal dari satu pasangan, yaitu
laki-laki dan perempuan, kemudian berkembang menjadi berbagai bangsa dan suku.

414



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Menurut Ibnu ‘Asyur, struktur ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman manusia adalah
bagian dari desain Ilahi yang tidak dimaksudkan sebagai dasar superioritas ataupun
dominasi kelompok tertentu. la memandang ayat ini sebagai deklarasi universal pertama
dalam sejarah peradaban mengenai persamaan harkat dan martabat manusia, jauh
sebelum wacana hak asasi manusia muncul dalam tradisi Barat modern.

Ibnu ‘Asyur menekankan bahwa tujuan keberagaman tersebut adalah za ‘aruf, yakni
saling mengenal, membangun hubungan sosial yang produktif, serta menciptakan
kehidupan bersama yang harmonis. Dalam tafsirnya, fa ‘aruf bukan sekadar proses
mengenal secara superficial, tetapi mencakup upaya membangun kerja sama, saling
memahami perbedaan, serta mengembangkan kesadaran kolektif bahwa keberagaman
merupakan modal sosial bagi kemajuan peradaban. Dengan demikian, ayat ini memuat
prinsip integratif yang mendorong masyarakat untuk menghargai pluralitas, bukan
memandangnya sebagai ancaman.

Penegasan bahwa ukuran kemuliaan manusia di sisi Allah adalah takwa memiliki
implikasi sosial dan teologis yang mendalam. Ibnu ‘Asyur menafsirkan takwa sebagai
kualitas moral dan spiritual yang dapat diraih siapa saja melalui integritas, kejujuran, dan
perilaku etis. Takwa bukan atribut biologis, etnis, atau sosial yang diwariskan dari
generasi sebelumnya. Artinya, tidak ada satu pun kelompok yang memiliki keistimewaan
bawaan berdasarkan ras, suku, gender, atau status ekonomi. Prinsip ini membatalkan
segala bentuk diskriminasi seperti rasisme, etnosentrisme, kasta sosial, maupun patriarki
berbasis superioritas identitas.

Ayat ini juga memberikan landasan teologis yang kuat bagi pembentukan
masyarakat inklusif. Dengan meletakkan takwa sebagai ukuran kemuliaan, al-Qur’an
mengarahkan manusia untuk berorientasi pada kualitas moral dan kontribusi sosial, bukan
asal-usul kultural. Dalam konteks modern, pesan ini relevan untuk mendorong sikap
toleransi, penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta penguatan nilai-nilai
kemanusiaan universal. Penafsiran Ibnu ‘Asyur atas ayat ini memberikan pijakan
hermeneutis yang kokoh bagi pembangunan relasi sosial yang adil, egaliter, dan
berkeadaban.

Analisis QS Al-Maidah 48

QS Al-Maidah 48 menempati posisi sentral dalam wacana pluralitas hukum dan
keberagaman syariat di dalam al-Qur’an. Ayat ini dengan tegas menyatakan bahwa Allah
memberikan kepada setiap umat syir‘ah (aturan) dan minhaj (jalan hidup) yang berbeda
sesuai dengan karakter, kebutuhan, dan situasi mereka. Frasa “li kullin ja‘alnd minkum
syir ‘atan wa minhdaja” menunjukkan bahwa keragaman syariat bukanlah akibat
kesalahan manusia, melainkan bagian dari rancangan ilahi untuk mengakomodasi
keberagaman manusia dan konteks historis yang berbeda-beda. Dengan demikian,
pluralitas dalam syariat dipahami sebagai mekanisme Tuhan untuk memperluas ruang
moral dan kemaslahatan manusia secara universal, bukan semata untuk memonopoli satu
model hukum atau kehidupan.

Menurut tafsir klasik-modern yang dilakukan oleh Ibnu ‘Asyur, ayat ini
memberikan dalil teologis kuat bagi pengakuan Islam terhadap eksistensi sistem hukum
lain baik yang termaktub dalam tradisi agama lain maupun norma adat lokal dalam
masyarakat majemuk. Ia menegaskan bahwa Islam tidak menganjurkan penyeragaman
mutlak, melainkan memandang perbedaan hukum dan tradisi sebagai sarana untuk
fastabiqul khairat berlomba-lomba dalam kebaikan. Dengan demikian, pluralitas hukum

415



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

dilihat sebagai peluang dialog, kolaborasi, dan pembelajaran antar komunitas, bukan
sebagai sumber konflik atau alat dominasi satu kelompok terhadap kelompok lain.

Lebih jauh, tafsir Ibnu ‘Asyur terhadap ayat ini membuka ruang yang luas bagi
ijtihad, pembaruan hukum (tajdid), dan responsivitas hukum Islam terhadap perubahan
zaman. Dalam konteks modern yang ditandai dengan keragaman identitas, sistem politik,
kultur, dan norma sosial, prinsip pluralitas hukum ini menjadi sangat relevan. [a memberi
landasan bagi pengembangan hukum Islam yang adaptif dan inklusif, mampu merespons
kompleksitas masyarakat kontemporer tanpa kehilangan ruh syariat.

Dengan demikian, QS Al-Maidah 48 bukan hanya mengatur hubungan umat
manusia secara teologis, tetapi juga memberikan pedoman normatif bagi kehidupan
multikultural, plural, dan demokratis. Ayat ini menjadi fondasi penting dalam
membangun masyarakat yang toleran, menghormati perbedaan, dan berlandaskan pada
keadilan serta kemaslahatan bersama, sesuai dengan prinsip universal Islam.

Implikasi Sosial Penafsiran Ayat

Penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an memiliki implikasi yang
sangat luas bagi kehidupan masyarakat Muslim. Ragam cara memahami ayat tersebut
tidak hanya membentuk pola pikir keagamaan individu, tetapi juga memengaruhi struktur
sosial, relasi antarkelompok, dan arah perkembangan wacana keislaman secara
keseluruhan. Dengan demikian, kegiatan menafsirkan bukan hanya proses akademik yang
bersifat teoritis, melainkan juga aktivitas sosial yang secara langsung berkontribusi
terhadap pembentukan budaya, perilaku, dan norma dalam kehidupan sehari-hari umat
Islam.

Pertama, perbedaan penafsiran memiliki dampak besar terhadap relasi gender.
Tafsir terhadap QS An-Nisa’ 34 menjadi contoh yang menonjol, karena ayat ini sering
dikaitkan dengan kepemimpinan laki-laki dalam keluarga. Pendekatan tekstual-literal
cenderung memahami ayat ini sebagai legitimasi dominasi laki-laki, yang dapat
menguatkan struktur patriarki dan ketimpangan peran gender. Sebaliknya, pendekatan
kontekstual dan maqasidi melihat ayat ini dalam konteks tanggung jawab sosial, ekonomi,
dan moral, bukan sebagai bentuk superioritas. Penafsiran semacam ini menekankan
keadilan dan penghormatan terhadap martabat perempuan, sehingga mendorong
terciptanya keluarga yang lebih setara dan harmonis.

Kedua, tafsir terhadap ayat universal seperti QS Al-Hujurat 13 sangat menentukan
cara masyarakat melihat perbedaan suku, budaya, dan identitas. Pemahaman inklusif
terhadap ayat ini dapat menguatkan nilai kesetaraan, membangun budaya saling
menghargai, serta menolak segala bentuk diskriminasi. Namun, ketika ayat tersebut
dipahami tanpa memperhatikan pesan universalnya, bias sosial seperti etnosentrisme,
sektarianisme, atau superioritas kelompok dapat tetap mengakar dalam masyarakat.

Ketiga, QS Al-Maidah 48 memberikan kerangka teologis penting mengenai
pluralitas hukum dan keberagaman agama. Penafsiran yang menempatkan perbedaan
syariat sebagai bagian dari sunnatullah melahirkan sikap terbuka dan toleran terhadap
perbedaan keyakinan, budaya, dan sistem hukum. Pandangan ini sangat relevan bagi
masyarakat majemuk modern. Sebaliknya, penafsiran eksklusif yang menolak pluralitas
berpotensi memicu ketegangan sosial dan menghambat terciptanya relasi antaragama
yang damai.

Keempat, perbedaan metodologi tafsir dalam tradisi Islam sendiri turut
memengaruhi dinamika internal umat. Variasi pendekatan seperti tafsir bil-ma’tsir, bil-
ra’y, kontekstual, historis, hingga maqasidi sering kali melahirkan perbedaan pandangan

416



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

teologis. Jika tidak dikelola dengan etika dialog, keragaman ini dapat menimbulkan
polarisasi; namun jika dikelola secara ilmiah, ia justru menjadi kekayaan intelektual yang
memperkaya khazanah keislaman.

Melihat berbagai implikasi tersebut, diperlukan pendekatan tafsir yang responsif
terhadap konteks sosial, berpijak pada nilai keadilan, dan berorientasi pada maqasid al-
syari‘ah. Dengan demikian, penafsiran al-Qur’an tidak hanya akurat secara metodologis,
tetapi juga relevan, humanis, dan konstruktif bagi kehidupan masyarakat modern.

KESIMPULAN

Penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an menunjukkan adanya
dinamika pemikiran yang dipengaruhi oleh konteks historis, sosial, dan epistemologis
para mufasir. QS An-Nisa’ 34, misalnya, sering dipahami berbeda-beda karena ayat ini
berkaitan dengan struktur keluarga dan relasi gender. Ibnu ‘Asyur menafsirkan
gawwamah sebagai tanggung jawab sosial laki-laki sesuai kondisi masyarakat Arab kala
itu, bukan keunggulan mutlak. Sementara itu, QS Al-Hujurat 13 menegaskan bahwa
seluruh manusia setara di hadapan Allah dan perbedaan etnis maupun suku hanyalah
sarana untuk saling mengenal. Penafsiran yang inklusif terhadap ayat ini berdampak besar
dalam membangun masyarakat egaliter dan menolak segala bentuk diskriminasi. Adapun
QS Al-Maidah 48 menegaskan pluralitas hukum sebagai bagian dari ketetapan Ilahi,
menunjukkan bahwa keberagaman agama dan sistem hukum merupakan ruang bagi umat
manusia untuk berlomba-lomba dalam kebaikan.

Keragaman metodologi, latar belakang intelektual, serta kebutuhan sosial pada
setiap era menyebabkan lahirnya penafsiran yang variatif terhadap ayat-ayat tersebut.
Variasi ini berdampak langsung pada dinamika sosial-keagamaan umat Islam, terutama
dalam isu gender, kesetaraan, dan hubungan antaragama. Penelitian ini menegaskan
pentingnya pendekatan tafsir kontekstual dan magasidi agar ayat-ayat sosial dapat
dipahami secara proporsional, relevan, dan tetap sejalan dengan prinsip dasar al-Qur’an
tentang keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA
A, Syarifah Zakiah. (2015). Manusia sebagai Makhluk Individu dan Makhluk Sosial.
Makalah, 01-19.

Abd. Muin Salim. (2005). Metodologi Ilmu Tafsir. Yogyakarta: TERAS.

Abdul Malik Abdul Karim Amrullah (HAMKA). (1983). Tafsir al-Azhar. Jakarta: PT
Panjimas.

Abdul Mustaqim. (2012). Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an: Studi Aliran-Aliran Tafsir
dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga Modern-Kontemporer. Yogyakarta:
Pondok Pesantren LSQ Ar-Rahmabh.

Abdurrahman. (2011). Kepemimpinan Wanita dalam Islam dalam al-Qur’an dan Isu
Kontemporer. Yogyakarta: eISAQ Press.

Agus Hermawan, M. (2020). Tafsir Ayat-Ayat Kesejahteraan Sosial. In S. N. A. Ahmad
Naufal Ayasi (Ed.), Journal GEEJ (Cetakan I, Vol. 7, No. 2). Yogyakarta.

Ahmad Azhari Basyir. (2002). Beragama Secara Dewasa (Akhlak Islam). Yogyakarta:
UII Press.

417



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Ali Hasan Al-Aridl. (1992). Sejarah dan Perkembangan Metodologi Tafsir. Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada.

Al-Shabuni. (1970). al-Tibyan fi ‘Ulum al-Qur’an. Bairut: Dar al-Irsyad.
Al-Suyuthi, Jalaluddin. (2008). Asbabun Nuzul. Depok: Gema Insani.

Arif, Muhammad Fardiansyah. “Nilai-Nilai Pendidikan Multikultural Dalam Al-Qur’an
Surat Ar-Rum Ayat 22 Dan Surat Al-Hujurat Ayat 13 Menurut Pandangan Para
Musaftir.” In Skripsi, 1-125. Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2020.

Ash-Shabuni. (1983). Tafsir Ayat Ahkam. Surabaya: Bina IImu.

Badr al-Din al-Zarkasyi. (1990). al-Burhan fi Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma’rifah li
al-Tiba’ah wa al-Nasyir.

Daulay, P. (2024). Nilai-Nilai Pendidikan Yang Terkandung Dalam Al-Quran Surah Al-
Isra’ayat 23-25 Tentang Berbuat Baik Terhadap Orang Tua (Doctoral dissertation,
Fakultas Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Sumatera Utara).

Departemen Agama RI. (1994). Al-Qur’an dan Terjemah. Semarang: Kumudasmoro
Grafindo.

Departemen Agama. (1991). Al-Qur’an dan Tafsirnya. Yogyakarta: PT Dana Bhakti
Wagqaf.

Departemen Agama. (2006). AI-Qur’an dan Terjemahan Bahasa Indonesia. Kudus:
Menara Kudus.

Djazimah Mugqgaddas. (2011). Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di
Negara-Negara Muslim. Jakarta: LKiS.

Firmansyah, Achmad Abu Bakar, M. Y. (2023). Membangun Kehidupan Beragam: Tafsir
Tahlili terhadap Surah Al-Mubarak. AI-Mubarak Jurnal Kajian Al-Quran & Tafsir,
8(2), 47-60.

Hasbi Ash-Shiddiqy. (1965). Sejarah dan Pengantar llmu Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang.

Hesti Agusti Saputri, Siti Nur Kholifah, Farzila Wati, & Rajif Adi Sahroni. (2024). Peran
Sosial Umat dalam Membangun Solidaritas Menurut Tafsir Surah At-Taubah Ayat
71. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(5), 01-19.

Husein Muhammad. (2002). Figh Perempuan: Refleksi Kiai atas Wacana Agama dan
Gender. Yogyakarta: LKiS.

Jalaludinn As-Suyuthi. 77" Lubab an-Nuqul fi Asbab al-Nuzul. Dar at-Tahrir.

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan
Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: llmu-Ilmu Sosial, 2(1).

Malia Hayati, S. (2024). Interpretasi QS. Al-Nisa’ [4]: 34 dalam Wacana Tafsir Feminis:
Analisis Pemikiran Husein Muhammad. Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di
Nusantara, 10(2), 167—-185.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio:
Education Curiosity, 1(1), 265-278.

418



Copyright © 2025: Haisusyi, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun nasution: sebuah pemikiran pendidikan dan
relevansinya dengan dunia pendidikan kontemporer. Jurnal Terapung: Ilmu-Iimu
Sosial, 3(2), 55-66.

Nopalia, S., Elis, S., & Sari, W. S. (2024). Integrasi ilmu dan pendidikan dalam Islam
surah Al-Mujadillah ayat 11. Mutiara: Jurnal Penelitian Dan Karya Illmiah
Yupeoumenu: Sekolah Tinggi Agama Islam Yayasan Pendidikan Islam Kaimuddin
Baubau, 2(4), 01-09.

419



