JIS: JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 420-426

e-ISSN: 2963-2072 | email: jurnalgl7@gmail.com | Lisensi: CC-BY

URL: https://yptb.org/index.php/jis DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543

METODE PENAFSIRAN MA’NA CUM MAGHZA
QUR’AN SURAH ALMAIDAH AYAT 51

Ardiansyah', Khairil Anwar?, & Taufik Warman Mahfuzh?
*123Universitas Islam Negeri Palangka Raya
*e-mail: diankua71(@gmail.com

Submit Tgl: 21-November-2025  Diterima Tgl: 22-November-2025 Diterbitkan Tgl: 24-November-2025

Abstrak: Surah Al-Maidah ayat 51 merupakan ayat Al-Qur’an yang sering menimbulkan
perdebatan, khususnya terkait relasi sosial-politik dan kepemimpinan dalam masyarakat
plural. Penafsiran ayat ini kerap dilakukan secara literal sehingga mengabaikan konteks
historis dan realitas sosial saat ayat tersebut diturunkan. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis Surah Al-Maidah ayat 51 menggunakan metode penafsiran ma‘na cum
maghza guna menemukan makna tekstual ayat sekaligus pesan moral yang relevan dengan
konteks kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
kepustakaan melalui kajian terhadap tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan literatur
akademik yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa secara ma ‘na, larangan
dalam ayat tersebut berkaitan dengan kondisi politik Madinah yang sarat konflik, di mana
istilah awliya’ bermakna sekutu atau pelindung politik. Secara maghza, ayat ini
menegaskan pentingnya loyalitas, keadilan, dan kemaslahatan umat. Dalam konteks
Indonesia yang plural dan demokratis, ayat ini tidak melarang secara mutlak kepemimpinan
non-Muslim selama kepemimpinan tersebut adil dan tidak merugikan kepentingan umat.

Kata Kunci: Al-Maidah Ayat 51; Ma‘Na Cum Maghza; Metode Penafsiran

Abstract: Surah Al-Maidah verse 51 is one of the Qur’anic passages that has frequently
generated debate, particularly in relation to socio-political relations and leadership within
plural societies. Interpretations of this verse are often carried out in a literal manner,
thereby neglecting the historical context and social realities in which the verse was
revealed. This study aims to analyze Surah Al-Maidah verse 51 using the ma‘na cum
maghza interpretive method in order to uncover both the textual meaning of the verse and
its moral message as relevant to contemporary contexts. This research employs a
qualitative method with a library-based approach, examining classical and contemporary
Qur’anic commentaries as well as relevant academic literature. The findings indicate that,
at the level of ma‘na, the prohibition mentioned in the verse is closely related to the
politically conflictual conditions of Medina, where the term awliya’refers to political allies
or protectors. At the level of maghza, the verse emphasizes the importance of loyalty,
Justice, and the collective welfare (maslahah) of the community. In the context of
Indonesia’s pluralistic and democratic society, this verse does not constitute an absolute
prohibition of non-Muslim leadership, provided that such leadership upholds justice and
does not harm the interests of the Muslim community.

Keywords: Al-Maidah Verse 51; Ma ‘Na Cum Maghza, Interpretive Method
Cara mengutip Ardiansyah, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Metode Penafsiran Ma’na Cum

Maghza Qur’an Surah Almaidah Ayat 51. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 420—426.
https://doi.org/10.71456/jis.v313.1543

PENDAHULUAN
Secara etimologis, gabungan kata ma na-cum-maghza terdiri dari tiga kata.: ma ‘na,
maghza (keduanya dari Bahasa Arab) dan cum (dari Bahasa Latin). Ibn Manziir dalam

420


mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543
mailto:diankua71@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543

Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Lisan al-‘Arab mengatakan, “‘anaitu fulanan ‘anyan itu berarti: gasadtuhu” (‘saya
memaksudkan atau menunjuk pada dia’).

Sahiron Syamsuddin menuturkan ma ’na cum maghza ialah suatu pendekatan di
mana seorang mufassir berupaya menyelisik makna dan pesan utama saat al-Qur’an
diturunkan, kemudian mengembangkan pesan utama tersebut untuk konteks masa kini.
Secara sederhana, pendekatan ini berupaya mendialogkan teks dan konteks. Sebagaimana
kita ketahui hakikat suatu tafsir adalah menjembatani antara teks yang ‘bisu’ dengan
realitas yang terus berkembang tanpa batas.

Berdasarkan pengertian di atas, dapat kita pahami bahwa tugas pertama seorang
mufassir adalah memahami maksud makna suatu ayat dan pesan di dalamnya yang
‘diinginkan’ oleh Allah atau setidaknya yang dipahami oleh bangsa Arab sebagai audiens
pertama yang mendapatkan pesan tersebut. Setelah itu, kreativitas intelektual seorang
mufassir dituntut untuk mampu mendialogkannya dengan kondisi saat ia menafsirkan.

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam memiliki kedalaman makna yang
tidak hanya terbatas pada dimensi tekstual, tetapi juga mencakup pemahaman kontekstual
yang berkembang sesuai dinamika sosial dan sejarah umat manusia. Salah satu ayat yang
banyak mendapatkan perhatian, diskusi, bahkan perdebatan baik dalam kalangan
akademisi, ulama, maupun masyarakat adalah Surah Al-Ma’idah ayat 51. Ayat ini sering
dikaitkan dengan persoalan relasi sosial, politik, dan kepemimpinan, terutama dalam
konteks hubungan antara umat Islam dan non-Muslim.

Dalam beberapa periode sejarah, ayat ini telah menjadi rujukan dalam menentukan
sikap politik dan sosial umat Islam, khususnya dalam konteks pemilihan pemimpin dan
keterlibatan dalam sistem pemerintahan. Namun demikian, pemahaman terhadap ayat ini
tidak dapat hanya dilihat dari aspek terjemahan literal, melainkan juga perlu
memperhatikan latar historis (asbab al-nuzil), tujuan syariah, serta kondisi sosio-kultural
yang melatarbelakanginya. Di sinilah pendekatan Ma’na Cum Maghza menjadi sangat
relevan, karena metode ini tidak hanya menafsirkan teks secara tekstual, tetapi juga
menggali pesan moral dan nilai universal yang terkandung di dalamnya.

Pendekatan Ma’na Cum Maghza yang diperkenalkan oleh Prof. H. Sahiron
Syamsuddin menawarkan cara pandang baru dalam menafsirkan Al-Qur’an, yakni
dengan mengintegrasikan makna tekstual (ma’na) dan relevansi pesan kontekstual
(maghza) untuk menjawab persoalan keislaman kontemporer. Melalui pendekatan ini,
Surah Al-Ma’idah ayat 51 tidak hanya dipahami sebagai larangan formal semata, tetapi
sebagai pesan ilahi terkait prinsip kehati-hatian, loyalitas, keadilan, dan perlindungan
terhadap identitas serta kemaslahatan umat.

Oleh karena itu, kajian mengenai “Ma’na Cum Maghza Surah Al-Ma’idah Ayat
51” menjadi penting untuk dikaji ulang secara mendalam, tidak hanya untuk memperkaya
khazanah keilmuan tafsir kontemporer, tetapi juga untuk memberikan pemahaman yang
proporsional, moderat, dan aplikatif dalam konteks kehidupan masyarakat modern,
khususnya dalam menghadapi isu keberagaman, kepemimpinan, dan hubungan
antaragama.

Dengan demikian, Tulisan ini berupaya mengkaji Surah Al-Ma’idah ayat 51
melalui perspektif Ma’na Cum Maghza guna menemukan pesan inti yang relevan secara
spiritual, sosial, dan historis bagi umat Islam pada era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan
kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian penelitian berupa

421


https://uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/196806051994031003-Sahiron

Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

teks Al-Qur'an yang dianalisis menggunakan sumber-sumber literatur tafsir, buku
metodologi tafsir, karya akademik, dan artikel ilmiah relevan yang membahas ayat,
konteks sejarah, serta interpretasinya dalam wacana keilmuan Islam.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir Ma’na
Cum Maghza sebagaimana dikembangkan oleh Sahiron Syamsuddin. Pendekatan ini
memadukan dua dimensi analisis: ma’na (pemaknaan tekstual) yang berorientasi pada
struktur bahasa dan makna orisinal ayat pada masa turunnya (asbab al-nuzil, konteks
sosio-historis), serta maghza (pesan moral dan kontekstual) yang berorientasi pada
relevansi ajaran ayat bagi realitas kontemporer. Pendekatan ini menekankan bahwa
makna teks tidak berhenti pada keharfiahannya, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk
nilai dan prinsip yang dapat diterapkan dalam situasi dan konteks kekinian.

Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman
komprehensif yang tidak hanya berbasis teks otentik Al-Qur’an, tetapi juga mempertimbangkan
tantangan dan realitas sosial umat Islam pada masa kini

HASIL DAN PEMBAHASAN
Surah AI maidah ayat 51

r‘* 55 A5 ok 23T 2dans a3 Glially 3541 tods s Y AT el G g

Exadile) SHIPUR R (NEFIIE e

-

e

Terjemahnya:

“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu menjadikan orang Yahudi dan
Nasrani sebagai pemimpin-pemimpin(mu). Sebagian mereka adalah pemimpin bagi
sebagian yang lain. Barang siapa di antara kamu menjadikan mereka sebagai pemimpin,
maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka. Sungguh, Allah tidak memberi
petunjuk kepada orang-orang yang zalim.”

Asbab An Nuzul ayat Al Maidah ayat 51
Surah Al Maidah ayat 51 ada beberapa riwayat yang berkaitan dengan penyebab turun
ayat ini. Riwayat pertama mengisahkan bahwa ayat ini diturunkan pada saat ‘Ubadah bin
Shamit dan Abdullah bin Ubay bin Salul tengah bertengkar. Mereka berdebat terkait siapa
yang pantas dijadikan tempat berlindung. Pertengkaran mereka itu akhirnya terdengar
oleh Nabi SAW. Berikut petikan kisahnya:

JE Laaid] Lagil @l g o sl ) (ol o dlll e g cadliall (i salie 8 Al 3
s A N Tl )5 cagiS s 505 andae S 3 el e el of I () saalie

Y STl e JUE cadgun 5 V) (I (e Vg casell LY 55 a8V 5 (0 Al gu
adde dil Lo oal) JUE cagia S Vg il sall CalAT Y 2 sl A0V 5 e 1l
350 dll sed Cualiall (psalie o 2 sell Y 5 (e 4o o e laall Wl G el g,
LY S ) J la (Jal 1) 0

Artinya,
"Ayat ini diturunkan pada saat ‘Ubadah bin Shamit dan Abdullah bin Ubay bin Salul
bertengkar: ‘Ubadah berkata, ‘Saya memiliki banyak ‘awliya’ (teman/sekutu/pelindung)

422



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Yahudi, jumlah mereka banyak, dan pengaruhnya besar. Tapi saya melepaskan diri dari
mereka dan mengikuti Allah SWT dan Rasul-Nya. Tiada pelindung bagi saya, kecuali
Allah dan Rasul-Nya .

Abdullah bin Ubay berkata, ‘Saya lebih memilih berlindung kepada Yahudi karena saya
takut ditimpa musibah. Untuk menghindarinya saya harus bergabung dengan mereka’.
Nabi SAW berkata, ‘Wahai Abul Hubab, keinginanmu tetap dalam perlindungan
(kekuasaan) Yahudi adalah pilihanmu, tidak baginya’. la menjawab, ‘Baik, saya
menerimanya’. Karenanya, turunlah ayat ini.

Penafsiran QS. Al-Maidah Ayat 51 Menurut Metode Ma‘na Cum Maghza
a. Konteks Historis (4sbab al-Nuziil)

QS. Al-Maidah ayat 51 diturunkan dalam konteks sosial-politik Madinah yang

ditandai oleh situasi konflik dan ketegangan antar komunitas. Pada masa itu:

1. Terjadi pengkhianatan politik dari sebagian kelompok Yahudi dan Nasrani terhadap
umat Islam.

2. Muncul ancaman nyata terhadap keamanan dan eksistensi komunitas Muslim.

3. Sebagian Muslim menjalin aliansi politik dan militer dengan pihak luar yang
berpotensi merugikan kepentingan umat Islam.

Kondisi ini menunjukkan bahwa ayat tersebut lahir dalam situasi darurat politik yang

menuntut kehati-hatian dalam menentukan loyalitas dan aliansi strategis.

b. Makna Kata Awliya’

Dalam penggunaan bahasa Arab klasik dan konteks historis ayat:

1. Istilah awliya’ tidak semata-mata berarti “teman” atau “sahabat”.

2. Makna yang lebih tepat adalah pelindung, penolong setia, sekutu politik, atau pihak
yang diberi loyalitas penuh, terutama dalam situasi konflik dan pertahanan
komunitas.

Dengan demikian, makna awliya’ berkaitan erat dengan loyalitas strategis dan

perlindungan politik, bukan hubungan sosial biasa.

c. Kesimpulan Ma ‘na (Makna Tekstual)

Pada tataran ma ‘na, larangan dalam QS. Al-Maidah ayat 51 tidak ditujukan pada

interaksi sosial atau kerja sama kemanusiaan secara umum, melainkan pada larangan

menjadikan pihak yang berpotensi memusuhi dan merugikan umat Islam sebagai
sekutu strategis dan pelindung politik.

Analisis Maghza (Pesan Universal Ayat)
a. Tujuan Utama Ayat
Setelah memahami makna historis dan tekstual, metode ma‘na cum maghza
menekankan penemuan pesan moral universal ayat. Tujuan utama QS. Al-Maidah ayat
51 adalah:
1. Menjaga kemandirian, keamanan, dan loyalitas umat.
2. Menghindari ketergantungan politik kepada pihak yang dapat merugikan
kepentingan umat.
3. Menegaskan etika loyalitas (al-wal@’) yang berpijak pada keadilan dan
kemaslahatan.
b. Prinsip Universal (Maghza)
Pada tataran maghza, ayat ini mengajarkan bahwa:

423



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

1. Loyalitas utama seorang beriman harus berlandaskan keadilan, amanah, dan
kemaslahatan.
2. ldentitas keimanan tidak boleh dikorbankan demi kepentingan politik yang
merugikan umat.
3. Hubungan dan kerja sama dengan non-Muslim dibolehkan, bahkan dianjurkan,
selama:
a) Tidak bersifat permusuhan,
b) Tidak mengancam keadilan dan keamanan,
¢) Tidak menghilangkan kemandirian umat.
Prinsip ini sejalan dengan ayat lain dalam Al-Qur’an, seperti QS. Al-Mumtahanah ayat
8 yang menegaskan kebolehan berbuat baik dan berlaku adil kepada non-Muslim yang
tidak memerangi kaum Muslimin.

Relevansi Kontekstual dalam Kehidupan Kontemporer

Dalam konteks negara modern dan masyarakat plural seperti Indonesia, QS. Al-
Maidah ayat 51 tidak dapat dipahami sebagai larangan mutlak memilih atau bekerja sama
dengan non-Muslim. Yang dilarang oleh ayat ini adalah:
1. Pemberian loyalitas buta,
2. Pengangkatan pihak yang zalim, tidak adil, atau merugikan kepentingan publik.
Ukuran utama dalam kepemimpinan adalah integritas, keadilan, dan kemaslahatan umum,
bukan semata-mata identitas agama.

QS. Al-Maidah Ayat 51 dalam Pemilihan Pemimpin di Indonesia

Metode tafsir ma ‘na cum maghza berangkat dari kesadaran bahwa ayat-ayat Al-
Qur’an diturunkan dalam konteks sejarah tertentu, tetapi mengandung pesan moral yang
bersifat lintas zaman. Oleh karena itu, penafsiran tidak cukup berhenti pada makna literal
teks (ma ‘na), melainkan harus dilanjutkan dengan penemuan tujuan dan nilai utama ayat
(maghza) yang relevan dengan konteks sosial yang berbeda.

Dalam konteks Madinah abad ke-7, larangan dalam QS. Al-Maidah ayat 51
berkaitan dengan ancaman politik dan keamanan dari pihak tertentu yang berpotensi
menghancurkan umat Islam. Istilah awliya’ merujuk pada sekutu setia dan pelindung
politik dalam situasi konflik, bukan pada pemimpin administratif dalam sistem negara
modern.

Pada tahap ma ‘na, dapat ditegaskan bahwa ayat ini tidak dimaksudkan sebagai
larangan mutlak terhadap kepemimpinan non-Muslim dalam segala situasi, melainkan
larangan menjadikan pihak yang memusuhi atau merugikan umat Islam sebagai penentu
arah politik umat.

Pada tahap maghza, pesan utama ayat ini adalah perlindungan terhadap keadilan,
keamanan, dan kemaslahatan umat. Fokus ayat bukan pada identitas agama pemimpin,
melainkan pada sifat kekuasaan dan dampak kebijakan yang dihasilkan.

Dalam konteks Indonesia sebagai negara demokratis dan plural, pemimpin apa pun
agamanya terikat oleh konstitusi, hukum, dan mekanisme kontrol publik. Karena itu,
menurut metode tafsir ma ‘na cum maghza, pemilihan pemimpin non-Muslim dapat
dibolehkan selama kepemimpinan tersebut:

Menjunjung tinggi keadilan,

Menjamin kebebasan beragama,

Tidak memusuhi umat Islam,

Membawa kemaslahatan bagi seluruh warga negara.

PwbdpE

424



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Sebaliknya, kepemimpinan yang zalim, diskriminatif, atau merusak tatanan
keadilan, meskipun dijalankan oleh seorang Muslim, bertentangan dengan maghza ayat
tersebut.

Berdasarkan metode tafsir ma ‘na cum maghza, QS. Al-Maidah ayat 51:

1. Secara ma ‘na melarang umat Islam menjadikan pihak non-Muslim yang bermusuhan
sebagai sekutu politik dan pelindung strategis dalam konteks konflik Madinah.

2. Secara maghza menegaskan prinsip loyalitas berbasis keadilan, keamanan, dan
kemaslahatan, bukan kebencian atau eksklusivisme agama.

3. Secara kontekstual tidak bertentangan dengan kehidupan berbangsa yang plural,
selama prinsip keadilan dan amanah dijunjung tinggi.

Dengan demikian, memilih pemimpin non-Muslim di Indonesia tidak bertentangan
dengan pesan moral Al-Qur’an selama kepemimpinan tersebut tidak mengancam
keadilan, keamanan, dan kebebasan beragama umat Islam. Perbedaan pandangan
mengenai hal ini berada dalam ranah ijtihad dan tidak dapat diposisikan sebagai persoalan
akidah, melainkan sebagai diskursus etika dan politik dalam Islam.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan Surah Al-Maidah ayat 51 dengan menggunakan metode
penafsiran ma ‘na cum maghza, dapat disimpulkan bahwa ayat tersebut tidak dapat
dipahami secara tekstual dan ahistoris semata. Larangan yang terkandung dalam ayat ini,
pada level ma ‘na, berkaitan erat dengan konteks sosial-politik Madinah pada masa Nabi
Muhammad SAW, yakni situasi konflik, ancaman keamanan, dan pengkhianatan politik
dari sebagian kelompok Yahudi dan Nasrani. Istilah awliya’ dalam ayat tersebut lebih
tepat dipahami sebagai sekutu setia, pelindung, atau pihak yang diberi loyalitas politik
penuh, bukan sekadar pemimpin administratif sebagaimana dikenal dalam sistem negara
modern.

Melalui tahap maghza, ayat ini mengandung pesan moral universal tentang
pentingnya menjaga loyalitas, keamanan, keadilan, dan kemaslahatan umat. Fokus utama
ayat bukan pada identitas agama seseorang, melainkan pada dampak kekuasaan, sifat
kepemimpinan, dan potensi ancaman terhadap keadilan serta kemandirian umat. Oleh
karena itu, hubungan dan kerja sama dengan non-Muslim tidak dilarang selama tidak
bersifat permusuhan, tidak merugikan umat Islam, dan tetap menjunjung prinsip keadilan
serta kemaslahatan bersama.

Dalam konteks Indonesia sebagai negara plural, demokratis, dan berbasis
konstitusi, penerapan QS. Al-Maidah ayat 51 secara literal tidak relevan. Metode ma ‘na
cum maghza menegaskan bahwa pemilihan pemimpin non-Muslim dapat dibolehkan
selama pemimpin tersebut adil, amanah, tidak memusuhi umat Islam, serta menjamin
kebebasan beragama dan kemaslahatan publik. Sebaliknya, kepemimpinan yang zalim
dan merugikan masyarakat, meskipun berasal dari kalangan Muslim, justru bertentangan
dengan pesan moral ayat tersebut.

DAFTAR PUSTAKA
Dewi, O. S. (2022). Teologi kepemimpinan dalam Surat Al-Maidah 5. Al-Kainah:
Journal of Islamic Studies, 1(1), 55-72. https://doi.org/10.69698/jis.v1il1.6

Fadilah, A. (2019). Ma’na-cum-maghza sebagai pendekatan kontekstual dalam
perkembangan wacana hermeneutika Al-Qur’an di Indonesia. Journal of Qur’'an
and Hadith Studies, 8(1), 1-17. https://doi.org/10.15408/quhas.v8i1.13383

425


https://doi.org/10.69698/jis.v1i1.6
https://doi.org/10.15408/quhas.v8i1.13383

Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh

Firdausiyah, U. W. (2021). Urgensi ma’na-cum-maghza di era kontemporer: Studi
penafsiran Sahiron Syamsuddin atas Q. 5:51. Contemporary Quran, 1(1), 29.
https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan
Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: limu-llmu Sosial, 2(1).

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2025). Teknologi Digital Sebagai Ruang Pertemuan Agama
Dan Budaya Masyarakat Multikultural. Sintesa: Jurnal Sains & Teknologi, 1(02),
51-64.

Minan, A. K., & Afifi, N. (2020). Kepemimpinan non-Muslim perspektif Islam: Tinjauan
Al-Qur’an dan hadis. At-Turas: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 30-51.
https://doi.org/10.33650/at-turas.v7i1.992

Mubarok, Z. F. (2020). Penafsiran Al-Qur’an Surat Al-Maidah ayat 51. Al-Karima:
Jurnal Studi lImu Al-Qur’an dan Tafsir, 3(2), 39.
https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.69

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran
Kepemimpinannya di Pesantren. Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1),
13-24.

Ramli. (2018). Mannheim membaca tafsir Quraish Shihab dan Bahtiar Nasir tentang
auliya’ Surah Al-Maidah ayat 51. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam,
18(1), 91-114. https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1859

Suprapti, S., limiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Agidah
Learning Management to Explore the Potential of Madrasah Students. Budapest
International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 4664-

4673.
Syachrofi, M. (2019). Signifikansi hadis-hadis memanah dalam tinjauan teori ma’na-
cum-maghza. Jurnal Living Hadis, 3(2).

https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1692

426


https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04
https://doi.org/10.33650/at-turas.v7i1.992
https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.69
https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1859
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1692

