
JIS: JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2025, Volume 3, Nomor 3, Bulan Agustus-November: hlm. 420-426 
e-ISSN: 2963-2072  |  email: jurnalq17@gmail.com  |  Lisensi:  CC-BY  

 

420 

 

URL:  https://yptb.org/index.php/jis  DOI: https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543 

 

METODE PENAFSIRAN MA’NA CUM MAGHZA  

QUR’AN SURAH ALMAIDAH AYAT 51 
 

Ardiansyah1*, Khairil Anwar2, & Taufik Warman Mahfuzh3 
*1,2,3Universitas Islam Negeri Palangka Raya 

*e-mail: diankua71@gmail.com 

 
Submit Tgl: 21-November-2025 Diterima Tgl: 22-November-2025 Diterbitkan Tgl: 24-November-2025 

 
Abstrak: Surah Al-Māidah ayat 51 merupakan ayat Al-Qur’an yang sering menimbulkan 

perdebatan, khususnya terkait relasi sosial-politik dan kepemimpinan dalam masyarakat 

plural. Penafsiran ayat ini kerap dilakukan secara literal sehingga mengabaikan konteks 

historis dan realitas sosial saat ayat tersebut diturunkan. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis Surah Al-Māidah ayat 51 menggunakan metode penafsiran ma‘nā cum 

maghzā guna menemukan makna tekstual ayat sekaligus pesan moral yang relevan dengan 

konteks kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan melalui kajian terhadap tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan literatur 

akademik yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa secara ma‘nā, larangan 

dalam ayat tersebut berkaitan dengan kondisi politik Madinah yang sarat konflik, di mana 

istilah awliyā’ bermakna sekutu atau pelindung politik. Secara maghzā, ayat ini 

menegaskan pentingnya loyalitas, keadilan, dan kemaslahatan umat. Dalam konteks 

Indonesia yang plural dan demokratis, ayat ini tidak melarang secara mutlak kepemimpinan 

non-Muslim selama kepemimpinan tersebut adil dan tidak merugikan kepentingan umat. 

 

Kata Kunci: Al-Māidah Ayat 51; Ma‘Nā Cum Maghzā; Metode Penafsiran 

 

Abstract: Surah Al-Māidah verse 51 is one of the Qur’anic passages that has frequently 

generated debate, particularly in relation to socio-political relations and leadership within 

plural societies. Interpretations of this verse are often carried out in a literal manner, 

thereby neglecting the historical context and social realities in which the verse was 

revealed. This study aims to analyze Surah Al-Māidah verse 51 using the ma‘nā cum 

maghzā interpretive method in order to uncover both the textual meaning of the verse and 

its moral message as relevant to contemporary contexts. This research employs a 

qualitative method with a library-based approach, examining classical and contemporary 

Qur’anic commentaries as well as relevant academic literature. The findings indicate that, 

at the level of ma‘nā, the prohibition mentioned in the verse is closely related to the 

politically conflictual conditions of Medina, where the term awliyā’ refers to political allies 

or protectors. At the level of maghzā, the verse emphasizes the importance of loyalty, 

justice, and the collective welfare (maṣlaḥah) of the community. In the context of 

Indonesia’s pluralistic and democratic society, this verse does not constitute an absolute 

prohibition of non-Muslim leadership, provided that such leadership upholds justice and 

does not harm the interests of the Muslim community. 

 

Keywords: Al-Māidah Verse 51; Ma‘Nā Cum Maghzā; Interpretive Method 
 

Cara mengutip Ardiansyah, Anwar, K., & Mahfuzh, T. W. (2025). Metode Penafsiran Ma’na Cum 

Maghza Qur’an Surah Almaidah Ayat 51. JIS: Journal Islamic Studies, 3(3), 420–426. 

https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543         

 

 

PENDAHULUAN 

Secara etimologis, gabungan kata maʿnā-cum-maghzā terdiri dari tiga kata: maʿnā, 

maghzā (keduanya dari Bahasa Arab) dan cum (dari Bahasa Latin). Ibn Manẓūr dalam 

mailto:jurnalq17@gmail.com
https://yptb.org/index.php/jis
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543
mailto:diankua71@gmail.com
https://doi.org/10.71456/jis.v3i3.1543


Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

421 

 

Lisān al-ʿArab mengatakan, “ʿanaitu fulānan ʿanyan itu berarti: qaṣadtuhu” (‘saya 

memaksudkan atau menunjuk pada dia’). 

Sahiron Syamsuddin menuturkan ma’na cum maghza ialah suatu pendekatan di 

mana seorang mufassir berupaya menyelisik makna dan pesan utama saat al-Qur’an 

diturunkan, kemudian mengembangkan pesan utama tersebut untuk konteks masa kini. 

Secara sederhana, pendekatan ini berupaya mendialogkan teks dan konteks. Sebagaimana 

kita ketahui hakikat suatu tafsir adalah menjembatani antara teks yang ‘bisu’ dengan 

realitas yang terus berkembang tanpa batas. 

Berdasarkan pengertian di atas, dapat kita pahami bahwa tugas pertama seorang 

mufassir adalah memahami maksud makna suatu ayat dan pesan di dalamnya yang 

‘diinginkan’ oleh Allah atau setidaknya yang dipahami oleh bangsa Arab sebagai audiens 

pertama yang mendapatkan pesan tersebut. Setelah itu, kreativitas intelektual seorang 

mufassir dituntut untuk mampu mendialogkannya dengan kondisi saat ia menafsirkan. 

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam memiliki kedalaman makna yang 

tidak hanya terbatas pada dimensi tekstual, tetapi juga mencakup pemahaman kontekstual 

yang berkembang sesuai dinamika sosial dan sejarah umat manusia. Salah satu ayat yang 

banyak mendapatkan perhatian, diskusi, bahkan perdebatan baik dalam kalangan 

akademisi, ulama, maupun masyarakat adalah Surah Al-Mā’idah ayat 51. Ayat ini sering 

dikaitkan dengan persoalan relasi sosial, politik, dan kepemimpinan, terutama dalam 

konteks hubungan antara umat Islam dan non-Muslim. 

Dalam beberapa periode sejarah, ayat ini telah menjadi rujukan dalam menentukan 

sikap politik dan sosial umat Islam, khususnya dalam konteks pemilihan pemimpin dan 

keterlibatan dalam sistem pemerintahan. Namun demikian, pemahaman terhadap ayat ini 

tidak dapat hanya dilihat dari aspek terjemahan literal, melainkan juga perlu 

memperhatikan latar historis (asbāb al-nuzūl), tujuan syariah, serta kondisi sosio-kultural 

yang melatarbelakanginya. Di sinilah pendekatan Ma’na Cum Maghza menjadi sangat 

relevan, karena metode ini tidak hanya menafsirkan teks secara tekstual, tetapi juga 

menggali pesan moral dan nilai universal yang terkandung di dalamnya. 

Pendekatan Ma’na Cum Maghza yang diperkenalkan oleh Prof. H. Sahiron 

Syamsuddin menawarkan cara pandang baru dalam menafsirkan Al-Qur’an, yakni 

dengan mengintegrasikan makna tekstual (ma’na) dan relevansi pesan kontekstual 

(maghza) untuk menjawab persoalan keislaman kontemporer. Melalui pendekatan ini, 

Surah Al-Mā’idah ayat 51 tidak hanya dipahami sebagai larangan formal semata, tetapi 

sebagai pesan ilahi terkait prinsip kehati-hatian, loyalitas, keadilan, dan perlindungan 

terhadap identitas serta kemaslahatan umat. 

Oleh karena itu, kajian mengenai “Ma’na Cum Maghza Surah Al-Mā’idah Ayat 

51” menjadi penting untuk dikaji ulang secara mendalam, tidak hanya untuk memperkaya 

khazanah keilmuan tafsir kontemporer, tetapi juga untuk memberikan pemahaman yang 

proporsional, moderat, dan aplikatif dalam konteks kehidupan masyarakat modern, 

khususnya dalam menghadapi isu keberagaman, kepemimpinan, dan hubungan 

antaragama. 

Dengan demikian, Tulisan ini berupaya mengkaji Surah Al-Mā’idah ayat 51 

melalui perspektif Ma’na Cum Maghza guna menemukan pesan inti yang relevan secara 

spiritual, sosial, dan historis bagi umat Islam pada era modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajian penelitian berupa 

https://uin-suka.ac.id/id/page/detil_dosen/196806051994031003-Sahiron


Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

422 

 

teks Al-Qur'an yang dianalisis menggunakan sumber-sumber literatur tafsir, buku 

metodologi tafsir, karya akademik, dan artikel ilmiah relevan yang membahas ayat, 

konteks sejarah, serta interpretasinya dalam wacana keilmuan Islam. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir Ma’na 

Cum Maghza sebagaimana dikembangkan oleh Sahiron Syamsuddin. Pendekatan ini 

memadukan dua dimensi analisis: ma’na (pemaknaan tekstual) yang berorientasi pada 

struktur bahasa dan makna orisinal ayat pada masa turunnya (asbāb al-nuzūl, konteks 

sosio-historis), serta maghza (pesan moral dan kontekstual) yang berorientasi pada 

relevansi ajaran ayat bagi realitas kontemporer. Pendekatan ini menekankan bahwa 

makna teks tidak berhenti pada keharfiahannya, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk 

nilai dan prinsip yang dapat diterapkan dalam situasi dan konteks kekinian. 
Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman 

komprehensif yang tidak hanya berbasis teks otentik Al-Qur’an, tetapi juga mempertimbangkan 

tantangan dan realitas sosial umat Islam pada masa kini 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Surah Al maidah ayat 51  

مانْ   اراىٰ أاوْليِااءا ۘ ب اعْضُهُمْ أاوْليِااءُ ب اعْضٍ ۚ وا هُودا واالنَّصا نُوا لَا ت اتَّخِذُوا الْي ا ا الَّذِينا آما مُْ  يَا أاي ُّها والََّّ ي ات ا  
وْما الظَّ  هُمْ ۗ إِنَّ اللََّّا لَا ي اهْدِي الْقا الِمِيا مِنْكُمْ فاإِنَّهُ مِن ْ  

 

 Terjemahnya: 

“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu menjadikan orang Yahudi dan 

Nasrani sebagai pemimpin-pemimpin(mu). Sebagian mereka adalah pemimpin bagi 

sebagian yang lain. Barang siapa di antara kamu menjadikan mereka sebagai pemimpin, 

maka sesungguhnya dia termasuk golongan mereka. Sungguh, Allah tidak memberi 

petunjuk kepada orang-orang yang zalim.” 

 

Asbab An Nuzul ayat Al Maidah ayat 51 

Surah Al Maidah ayat 51 ada beberapa riwayat yang berkaitan dengan penyebab turun 

ayat ini. Riwayat pertama mengisahkan bahwa ayat ini diturunkan pada saat ‘Ubadah bin 

Shamit dan Abdullah bin Ubay bin Salul tengah bertengkar. Mereka berdebat terkait siapa 

yang pantas dijadikan tempat berlindung. Pertengkaran mereka itu akhirnya terdengar 

oleh Nabi SAW. Berikut petikan kisahnya: 

 

 نزلت في عبادة بن الصامت وعبد الله بن أبي ابن سلول، وذلك أنهما أختصما، فقال

اليهود كثير عددهم شديدة شوكتهم، وإني أبرأ إلى الله وإلىعبادة: إن لي أولياء من   

 رسوله من ولايتهم وولاية اليهود، ولا مولى لي إلا الله ورسوله، فقال عبد الله: لكني لا 

 أبرأ من ولاية اليهود لأني أخاف الدوائر ولا بد لي منهم، فقال النبي صلى الله عليه

 .وسلم: يا أبا الحباب ما نفست به من ولاية اليهود على عبادة بن الصامت فهو لك دونه

 قال: إذا أقبل، فأنزل الله تعالى بهذ الآية 

 
Artinya,  

"Ayat ini diturunkan pada saat ‘Ubadah bin Shamit dan Abdullah bin Ubay bin Salul 

bertengkar: ‘Ubadah berkata, ‘Saya memiliki banyak ‘awliya’ (teman/sekutu/pelindung) 



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

423 

 

Yahudi, jumlah mereka banyak, dan pengaruhnya besar. Tapi saya melepaskan diri dari 

mereka dan mengikuti Allah SWT dan Rasul-Nya. Tiada pelindung bagi saya, kecuali 

Allah dan Rasul-Nya’.  

 

Abdullah bin Ubay berkata, ‘Saya lebih memilih berlindung kepada Yahudi karena saya 

takut ditimpa musibah. Untuk menghindarinya saya harus bergabung dengan mereka’. 

Nabi SAW berkata, ‘Wahai Abul Hubab, keinginanmu tetap dalam perlindungan 

(kekuasaan) Yahudi adalah pilihanmu, tidak baginya’. Ia menjawab, ‘Baik, saya 

menerimanya’. Karenanya, turunlah ayat ini. 

 

Penafsiran QS. Al-Māidah Ayat 51 Menurut Metode Ma‘nā Cum Maghzā 

a. Konteks Historis (Asbāb al-Nuzūl) 

QS. Al-Māidah ayat 51 diturunkan dalam konteks sosial-politik Madinah yang 

ditandai oleh situasi konflik dan ketegangan antar komunitas. Pada masa itu: 

1. Terjadi pengkhianatan politik dari sebagian kelompok Yahudi dan Nasrani terhadap 

umat Islam. 

2. Muncul ancaman nyata terhadap keamanan dan eksistensi komunitas Muslim. 

3. Sebagian Muslim menjalin aliansi politik dan militer dengan pihak luar yang 

berpotensi merugikan kepentingan umat Islam. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa ayat tersebut lahir dalam situasi darurat politik yang 

menuntut kehati-hatian dalam menentukan loyalitas dan aliansi strategis. 

b. Makna Kata Awliyā’ 

Dalam penggunaan bahasa Arab klasik dan konteks historis ayat: 

1. Istilah awliyā’ tidak semata-mata berarti “teman” atau “sahabat”. 

2. Makna yang lebih tepat adalah pelindung, penolong setia, sekutu politik, atau pihak 

yang diberi loyalitas penuh, terutama dalam situasi konflik dan pertahanan 

komunitas. 

Dengan demikian, makna awliyā’ berkaitan erat dengan loyalitas strategis dan 

perlindungan politik, bukan hubungan sosial biasa. 

c. Kesimpulan Ma‘nā (Makna Tekstual) 

Pada tataran ma‘nā, larangan dalam QS. Al-Māidah ayat 51 tidak ditujukan pada 

interaksi sosial atau kerja sama kemanusiaan secara umum, melainkan pada larangan 

menjadikan pihak yang berpotensi memusuhi dan merugikan umat Islam sebagai 

sekutu strategis dan pelindung politik. 

 

Analisis Maghzā (Pesan Universal Ayat) 

a. Tujuan Utama Ayat 

Setelah memahami makna historis dan tekstual, metode ma‘nā cum maghzā 

menekankan penemuan pesan moral universal ayat. Tujuan utama QS. Al-Māidah ayat 

51 adalah: 

1. Menjaga kemandirian, keamanan, dan loyalitas umat. 

2. Menghindari ketergantungan politik kepada pihak yang dapat merugikan 

kepentingan umat. 

3. Menegaskan etika loyalitas (al-walā’) yang berpijak pada keadilan dan 

kemaslahatan. 

b. Prinsip Universal (Maghzā) 

Pada tataran maghzā, ayat ini mengajarkan bahwa: 



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

424 

 

1. Loyalitas utama seorang beriman harus berlandaskan keadilan, amanah, dan 

kemaslahatan. 

2. Identitas keimanan tidak boleh dikorbankan demi kepentingan politik yang 

merugikan umat. 

3. Hubungan dan kerja sama dengan non-Muslim dibolehkan, bahkan dianjurkan, 

selama: 

a) Tidak bersifat permusuhan, 

b) Tidak mengancam keadilan dan keamanan, 

c) Tidak menghilangkan kemandirian umat. 

Prinsip ini sejalan dengan ayat lain dalam Al-Qur’an, seperti QS. Al-Mumtahanah ayat 

8 yang menegaskan kebolehan berbuat baik dan berlaku adil kepada non-Muslim yang 

tidak memerangi kaum Muslimin. 

 

Relevansi Kontekstual dalam Kehidupan Kontemporer 

Dalam konteks negara modern dan masyarakat plural seperti Indonesia, QS. Al-

Māidah ayat 51 tidak dapat dipahami sebagai larangan mutlak memilih atau bekerja sama 

dengan non-Muslim. Yang dilarang oleh ayat ini adalah: 

1. Pemberian loyalitas buta, 

2. Pengangkatan pihak yang zalim, tidak adil, atau merugikan kepentingan publik. 

Ukuran utama dalam kepemimpinan adalah integritas, keadilan, dan kemaslahatan umum, 

bukan semata-mata identitas agama. 

 

QS. Al-Māidah Ayat 51 dalam Pemilihan Pemimpin di Indonesia 

Metode tafsir ma‘nā cum maghzā berangkat dari kesadaran bahwa ayat-ayat Al-

Qur’an diturunkan dalam konteks sejarah tertentu, tetapi mengandung pesan moral yang 

bersifat lintas zaman. Oleh karena itu, penafsiran tidak cukup berhenti pada makna literal 

teks (ma‘nā), melainkan harus dilanjutkan dengan penemuan tujuan dan nilai utama ayat 

(maghzā) yang relevan dengan konteks sosial yang berbeda. 

Dalam konteks Madinah abad ke-7, larangan dalam QS. Al-Māidah ayat 51 

berkaitan dengan ancaman politik dan keamanan dari pihak tertentu yang berpotensi 

menghancurkan umat Islam. Istilah awliyā’ merujuk pada sekutu setia dan pelindung 

politik dalam situasi konflik, bukan pada pemimpin administratif dalam sistem negara 

modern. 

Pada tahap ma‘nā, dapat ditegaskan bahwa ayat ini tidak dimaksudkan sebagai 

larangan mutlak terhadap kepemimpinan non-Muslim dalam segala situasi, melainkan 

larangan menjadikan pihak yang memusuhi atau merugikan umat Islam sebagai penentu 

arah politik umat. 

Pada tahap maghzā, pesan utama ayat ini adalah perlindungan terhadap keadilan, 

keamanan, dan kemaslahatan umat. Fokus ayat bukan pada identitas agama pemimpin, 

melainkan pada sifat kekuasaan dan dampak kebijakan yang dihasilkan. 

Dalam konteks Indonesia sebagai negara demokratis dan plural, pemimpin apa pun 

agamanya terikat oleh konstitusi, hukum, dan mekanisme kontrol publik. Karena itu, 

menurut metode tafsir ma‘nā cum maghzā, pemilihan pemimpin non-Muslim dapat 

dibolehkan selama kepemimpinan tersebut: 

1. Menjunjung tinggi keadilan, 

2. Menjamin kebebasan beragama, 

3. Tidak memusuhi umat Islam, 

4. Membawa kemaslahatan bagi seluruh warga negara. 



Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

425 

 

Sebaliknya, kepemimpinan yang zalim, diskriminatif, atau merusak tatanan 

keadilan, meskipun dijalankan oleh seorang Muslim, bertentangan dengan maghzā ayat 

tersebut. 

Berdasarkan metode tafsir ma‘nā cum maghzā, QS. Al-Māidah ayat 51: 

1. Secara ma‘nā melarang umat Islam menjadikan pihak non-Muslim yang bermusuhan 

sebagai sekutu politik dan pelindung strategis dalam konteks konflik Madinah. 

2. Secara maghzā menegaskan prinsip loyalitas berbasis keadilan, keamanan, dan 

kemaslahatan, bukan kebencian atau eksklusivisme agama. 

3. Secara kontekstual tidak bertentangan dengan kehidupan berbangsa yang plural, 

selama prinsip keadilan dan amanah dijunjung tinggi. 

Dengan demikian, memilih pemimpin non-Muslim di Indonesia tidak bertentangan 

dengan pesan moral Al-Qur’an selama kepemimpinan tersebut tidak mengancam 

keadilan, keamanan, dan kebebasan beragama umat Islam. Perbedaan pandangan 

mengenai hal ini berada dalam ranah ijtihad dan tidak dapat diposisikan sebagai persoalan 

akidah, melainkan sebagai diskursus etika dan politik dalam Islam. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan Surah Al-Māidah ayat 51 dengan menggunakan metode 

penafsiran ma‘nā cum maghzā, dapat disimpulkan bahwa ayat tersebut tidak dapat 

dipahami secara tekstual dan ahistoris semata. Larangan yang terkandung dalam ayat ini, 

pada level ma‘nā, berkaitan erat dengan konteks sosial-politik Madinah pada masa Nabi 

Muhammad SAW, yakni situasi konflik, ancaman keamanan, dan pengkhianatan politik 

dari sebagian kelompok Yahudi dan Nasrani. Istilah awliyā’ dalam ayat tersebut lebih 

tepat dipahami sebagai sekutu setia, pelindung, atau pihak yang diberi loyalitas politik 

penuh, bukan sekadar pemimpin administratif sebagaimana dikenal dalam sistem negara 

modern. 

Melalui tahap maghzā, ayat ini mengandung pesan moral universal tentang 

pentingnya menjaga loyalitas, keamanan, keadilan, dan kemaslahatan umat. Fokus utama 

ayat bukan pada identitas agama seseorang, melainkan pada dampak kekuasaan, sifat 

kepemimpinan, dan potensi ancaman terhadap keadilan serta kemandirian umat. Oleh 

karena itu, hubungan dan kerja sama dengan non-Muslim tidak dilarang selama tidak 

bersifat permusuhan, tidak merugikan umat Islam, dan tetap menjunjung prinsip keadilan 

serta kemaslahatan bersama. 

Dalam konteks Indonesia sebagai negara plural, demokratis, dan berbasis 

konstitusi, penerapan QS. Al-Māidah ayat 51 secara literal tidak relevan. Metode ma‘nā 

cum maghzā menegaskan bahwa pemilihan pemimpin non-Muslim dapat dibolehkan 

selama pemimpin tersebut adil, amanah, tidak memusuhi umat Islam, serta menjamin 

kebebasan beragama dan kemaslahatan publik. Sebaliknya, kepemimpinan yang zalim 

dan merugikan masyarakat, meskipun berasal dari kalangan Muslim, justru bertentangan 

dengan pesan moral ayat tersebut. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Dewi, O. S. (2022). Teologi kepemimpinan dalam Surat Al-Maidah 5. Al-Kainah: 

Journal of Islamic Studies, 1(1), 55–72. https://doi.org/10.69698/jis.v1i1.6 

Fadilah, A. (2019). Ma’na-cum-maghza sebagai pendekatan kontekstual dalam 

perkembangan wacana hermeneutika Al-Qur’an di Indonesia. Journal of Qur’an 

and Hadith Studies, 8(1), 1–17. https://doi.org/10.15408/quhas.v8i1.13383 

https://doi.org/10.69698/jis.v1i1.6
https://doi.org/10.15408/quhas.v8i1.13383


Copyright © 2025: Ardiansyah, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh 

 

426 

 

Firdausiyah, U. W. (2021). Urgensi ma’na-cum-maghza di era kontemporer: Studi 

penafsiran Sahiron Syamsuddin atas Q. 5:51. Contemporary Quran, 1(1), 29. 

https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04 

Latifah, L. (2020). Makna Isi Kandungan Surah Al-A’raf Ayat 179 dalam Konsep dan 

Karakteristik Pendidikan Islam. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 2(1). 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2025). Teknologi Digital Sebagai Ruang Pertemuan Agama 

Dan Budaya Masyarakat Multikultural. Sintesa: Jurnal Sains & Teknologi, 1(02), 

51-64. 

Minan, A. K., & Afifi, N. (2020). Kepemimpinan non-Muslim perspektif Islam: Tinjauan 

Al-Qur’an dan hadis. At-Turas: Jurnal Studi Keislaman, 7(1), 30–51. 

https://doi.org/10.33650/at-turas.v7i1.992 

Mubarok, Z. F. (2020). Penafsiran Al-Qur’an Surat Al-Maidah ayat 51. Al-Karima: 

Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 3(2), 39. 

https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.69 

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran 

Kepemimpinannya di Pesantren. Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1), 

13-24. 

Ramli. (2018). Mannheim membaca tafsir Quraish Shihab dan Bahtiar Nasir tentang 

auliya’ Surah Al-Maidah ayat 51. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 

18(1), 91–114. https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1859 

Suprapti, S., Ilmiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah 

Learning Management to Explore the Potential of Madrasah Students. Budapest 

International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 4664-

4673. 

Syachrofi, M. (2019). Signifikansi hadis-hadis memanah dalam tinjauan teori ma’na-

cum-maghza. Jurnal Living Hadis, 3(2). 

https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1692 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14421/cq.2021.0101-04
https://doi.org/10.33650/at-turas.v7i1.992
https://doi.org/10.58438/alkarima.v3i2.69
https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1859
https://doi.org/10.14421/livinghadis.2018.1692

