JIS : JOURNAL ISLAMIC STUDIES
Tahun 2024, VVolume 2, Nomor 2, Bulan Januari-Juni: him. 251 - 257
e-ISSN : 2963-2072

MAQASHID AS-SYARI’AH MENURUT JASSER AUDA

Nandani Zahara Mahfuzah'*, Dhiauddin Tanjung?
L2Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
e-mail ;: zaharamahfuzahl4@gmail.com

Abstrak : Tujuan penelitian ini untuk mengetahui tentang magashid as-syari’ah menurut
jasser auda. Pemikiran Magqasid al Syari’ah berawal dari kegelisahan JasserAuda
terhadap Usul al-Figh tradisional. Metode penelitian penulisan artikel yang digunakan
metode penelitian deskriptif kualitatif dengan bantuan studi kepustakaan. Pemikiran
Jasser Auda diawali dengan adanya kritik terhadap Usul Figh yaitu pertama, Usul al-Figh
terkesan tekstual dan mengabaikan tujuan teks, kedua,.Klasifikasi sebagian teori usul al-
Figh mengiring pada logika biner dandikotomis, ketiga. Analisa usul al-figh bersifat
reduksionis dan atomistik, selainitu Jasser Auda pun mengkritik Magasid klasik yang
terjebak pada kemaslahatan individu sehingga tidak mampu menjawab permasalahan
duniyang terjadi, maka oleh Jasser Auda cakupan dan dimensi teori magasid
klasidiperluas agar dapat menjawab tantangan-tantangan zaman kekinian. JasserAuda
menjadikan teori sistem sebagai pendekatan dalam hukum Islam, danmembangun
seperangkat kategori dengan menggunakan 6 fitur sistem yaitusifat kognitif (cognitive
nature), saling keterkaitan (interrelated), keutuhan (wholeness), keterbukaan (openess),
multi-dimensionalitas (multi-dimentionality) dan kebermaknaan (purposefulness).

Kata Kunci: Al-Syariah; Magasid klasik Hukum Islam; Kontemporer

Abstract : The purpose of this research is to find out about magashid as-syari'ah
according to jasser auda. Magasid al Shari‘ah thinking originated from JasserAuda's
anxiety about traditional Usul al-Figh. The research method for writing articles used
descriptive qualitative research methods with the help of literature studies. Jasser Auda's
thinking begins with criticism of Usul Figh, namely first, Usul al-Figh seems textual and
ignores the purpose of the text, second, the classification of some Usul al-Figh theories
leads to binary and dichotomous logic, third. Analysis of usul al-figh is reductionist and
atomistic, besides that Jasser Auda also criticized the classical Magasid which was
trapped in individual benefits so that it was unable to answer the world's problems that
occurred, so by Jasser Auda the scope and dimensions of classical magasid theory were
expanded in order to answer the challenges of contemporary times. Jasser Auda makes
system theory as an approach in Islamic law, and builds a set of categories using 6 system
features, namely cognitive nature, interrelatedness, wholeness, openness, multi-
dimensionality and purposefulness.

Keywords: Magasid Al-Syariah; Classical Magasid of Islamic Law; Contemporary

PENDAHULUAN

Pemikiran Magqasid al Syari’ah berawal dari kegelisahan Jasser Auda terhadap Usul al-
Figh tradisional. Kegelisahan pertama, Usul al- Figh terkesan tekstual dan mengabaikan
tujuan teks. Pembacaan literal dan tekstual ini merupakan dampak dari terlalu fokusnya
ulama usul al-Figh terhadap aspek bahasa. Bahkan menurut Jamal al-Bana, perhatian ulama
usul al-Figh terhadap aspek kebahasaan lebih besar ketimbang ahli bahasa itu sendiri.



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

Meskipun kajian bahasa penting, namun menjadi- kannya dasar tunggal perumusan hukum
adalah sebuah masalah. Dikatakan bermasalah karena pendekatan linguistik seringkali
melupakan maksud inti dan tujuan syariah itu sendiri. Kedua, Klasifikasi sebagian teori usul
al-Figh mengiring pada logika biner dan dikotomis, misalnya pembagian qat’i dan dhanni,
‘am dan khas, mutlaq dan mugayyad danlain-lain. Masing-masing kategori ini, menurut
ulama tradisional pentinguntuk diperhatikan dalam istinbath hukum, terutama ketika ada
kontradiksi dalil. Apabila ada kontradiksi dalil, maka dalil yang dianggapqat’i lebih
didahulukan ketimbang dalil dhanni, dalil khas didahulukandibanding dalil ‘am dan dalil
mugayyad lebih diutamakan ketimbang dalil mutlag (Yudian,2015).

Secara terminologi, makna maqgasid al-syariah telah berkembang dari definisi yang
sederhana hingga menjadi lebih komprehensif. Sebelum Shatibi, para ulama klasik belum
memiliki definisi yang konkret dan menyeluruh mengenai magasid al-syariah. Definisi yang
diberikan sebelumnya lebih condong ke dalam interpretasi linguistik dengan merujuk pada
padanan makna. Al-Bannani mentafsirkan magasid al-syariah sebagai tujuan-tujuan dalam
hukum. Di sisi lain, al-Samargandi mengaitkannya dengan makna-makna hukum. Al-
Ghazali, al-Amidi, dan Ibn al-Hajib memaknainya sebagai pencapaian manfaat atau
penolakan mafsadat. Definisi-definisi tersebut menunjukkan hubungan erat antara magasid
al-syariah dengan konsep-konsep seperti hikmah, illat, tujuan (niat), dan kemaslahatan
(Solikhudin,2022).

Dalam pandangan Auda, memahami dalil berdasar kakategori seperti ini akan
mengabaikan tujuan teks yang dianggap kontradiksi tersebut memiliki tujuan berbeda dan
berada pada konteksyang berbeda pula, sehingga keduanya dapat diamalkan selama tujuan
dan konteknya masih sama. Ketiga, Analisa usul al-figh bersifat reduksionis dan atomistik,
alih-alih holistik dan komprehensif. Analisa reduksionis atau parsial ini berasal dari kuatnya
pengaruh logikakausalitas dalam usul al-figh. Sebagaimana diketahui, logika kausalitas
pernah menjadi trend pemikiran dan sering digunakan filosof muslimdalam beragumentasi,
terutama dalam ilmu kalam. Pengaruh logikakausalitas ini membuat ahli usul hanya
mengandalkan satu dalil untuk menyelesaikan kasus yang dihadapinya, tanpa memandang
dalil lain yangmasih terkait dengan persoalan tersebut. Parahnya, pendekatanreduksionistik
dan atomistik ini sangat dominan digunakan dalamsebagian teori usul figh.

Selain kritik terhadap usul al-figh, Jasser Auda pun memberikancatatan Kritis atas teori
magasid yang dikembangkan pada abad klasik. Menurutnya, di sana terdapat empat
kelemahan. Pertama, teori maqgasidklasik tidak memerinci cakupannya dalam bab-bab
khusus sehingga tidak mampu menjawab secara detail pertanyaan-pertanyaan
mengenaipersoalan tertentu. Kedua, teori magasid klasik lebih mengarah pada kemaslahatan
individu, bukan manusia atau masyarakat secara umum; perlindungan diri/nyawa individu,
perlindungan akal individu, perlindungan harta individu dan seterusnya. Ketiga, klasifikasi
magasid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip utama yang lebih luas, misalnya keadilan,
kebebasan berekspresi dan lain-lain. Keempat, penetapan magasid dalam teori magasid
klasik bersumber pada warisan intelektual figh yang diciptakan oleh para ahli figh, dan bukan
diambil dari teks-teks utama seperti al-Qur“an dan sunnah.

Perbedaan penafsiran dari teks-teks keagamaan yang seharusnya menjadi bahan
bertoleransi ini oleh sebagian pihak tidak diterima sehingga menjadi pemicu terjadinya

252



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

perpecahan antar sesama pemeluk beragama. Salah satu langkah krusial dalam
menyelesaikan masalah tersebut adalah melalui upaya ijtihad. Namun, bagi Jasser Auda,
gagasan bahwa "pintu ijtihad masih terbuka” dapat menghadapi kebuntuhan dalam
pelaksanaannya. Jasser Auda mengusulkan Maqasid al-Syari'ah sebagai landasan filsafat
hukum Islam yang menggunakan pendekatan sistem, yang bisa dianggap sebagai Magasid
Based-Ijtihad. Melalui bukunya Magasid Al-Shariah As Philosophy Of Islamic Law; A
System Approach, Jasser Auda berusaha menyajikan beragam metode dalam pendekatan
sistem sebagai usaha untuk membentuk kerangka pemikiran baru dalam interpretasi hukum
Islam di era modern saat ini.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian penulisan artikel yang digunakan metode penelitian deskriptif
kualitatif dengan bantuan studi kepustakaan. Studi pustaka merupakan suatu metode
pengumpulan data yang bertujuan untuk mereview berbagai kumpulan data, berupa buku,
jurnal, catatan, dan laporan yang berkaitan dengan penelitian ini. Pendekatan penggunaan
penelitian deskriptif kualitatif analisis, yaitu mengumpulkan data-data berdasarkan fakta-
fakta pada penulisan terdahulu, kemudian menguraikan permasalahan yang diteliti. Metode
kualitatif deskriptif disesuaikan dengan pandangan antara peneliti dan informan. Pemilihan
metode ini dilakukan karena analisis tidak dapat dilakukan dalam bentuk angka, dan peneliti
lebih menjelaskan secara rinci fenomena yang ada dalam masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Biografi Jasser Auda
Jasser Auda lahir tahun 1966 di Kairo. Masa mudanya dihabiskan untuk Belajar agama
di Masjid Al Azhar Kairo, dari tahun 1983 sampai 1992. Selama di Mesir, Jasser tidak pernah
mengenyam pendidikan agama di lembaga formal, seperti Universitas al-Azhar. Jasser hanya
mengikuti pengajian dan halagah di Masjid al-Azhar. Sembari aktif dipengajian, ia
mengambil kuliah di Cairo University jurusan Ilmu Komunikasi: studi strata satu
diselesaikan tahun 1988 dan gelar masterdiperoleh tahun 1993.Usai mengantongi gelar MSc
(Master of Science) dari CairoUniversity, Jasser melanjutkan pendidikan Doktoral bidang
System analysis di Universitas Waterloo, Kanada. Tahun 1996, la berhasilmemperoleh gelar
Ph.D dari Waterloo. Kemudian la kembali mengenyam pendidikan di Islamic American
University konsentrasi Hukum Islam, tiga tahun berikutnya (1999), gelar Bachelor of Arts
(BA) untuk kedua kalinya diperoleh dari Islamic American University dalam bidang islamic
studies (Syarifuddin,2011).
Pada kampus yang sama la melanjutkan jenjang Master dengan konsentrasi hukum
Islam dan selesai tahun 2004. Kemudian la pergi ke Inggris untuk melanjutkan jenjang
Doktoral di Universitas Wales. Pada tahun 2008, la berhasil meraih gelar Ph.D bidang
Hukum Islam.Jasser Auda adalah anggota Associate Professor di Qatar Fakultas Studi Islam
(QFIS) dengan fokus kajian kebijakan publik dalam program studi Islam. la adalah Anggota
Pendiri persatuan Ulama Muslim Internasional yang berbasis di Dublin, anggota dewan
akademik di Institute International Advenced System Reseach (I1AS), Kanada, Anggota

253



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

Dewan Pengawas Global Pusat Studi Peradaban (GCSC), Inggris, Anggota Dewan Eksekutif
Asosiasi IImuwan Muslim Sosial (AMSS) Inggris, Anggota Forum Perlawanan Islamofobia
dan Recism (FAIR), Inggris dan konsultan untuk Islamonline.net. Jasser Auda Direktur
sekaligus pendiri Magashid Reseach Center dan Filsafat Hukum Islam di London, Inggris,
dan menjadi Dosen tamu di berbagai negara. Selain itu la memperoleh 9 penghargaan di
antaranya: 1) Global Leader in Law certificate, Qatar Law Forum, 2009. 2) Muslim Student
Association of the Cape Medal, South Africa, 2008. 3) International Centre for moderation
Award, Kuwait, 2008. 4) Cairo University Medal, 2006. 5) Innovation Award, International
Institue of Advenced System Reseach (11AS) Germany, 2002. 6) Province of Ontario, Canada
1994-1996. 7) Province of Saskatchewan, Canada 1993- 1994. 8) Qur’an Memorization st
Award, Cairo, 1991. 9) penghargaan Reseach Grants (sebagai peneliti utama atau peneliti
pendamping dari beberapa universitas seperti American university of syari“ah UAE 2003-
2004), dan penghargaan bergengsi lainnya (Auda, 2013)

2. Magqashid Syariah Klasik Dan Kontemporer

Kata ,,maqsid” (jamak: Magqasid) merujuk pada arti tujuan, sasaran, prinsip, hal yang
diminati, atau ends dalam bahasa Inggris, telos dalam bahasa Yunani, finalit¢ dalam bahasa
Prancis, atau Zweck dalam bahasa Jerman. Di sisi lain, sebagian ulama muslim menganggap
al-Magasidsama halnya dengan al-Masalih (maslahat-maslahat) seperti Abd al-Malik al-
Juwaini (w: 478 H/1185 M). Fakhruddin al-Razi (w: 606 H/1209 M) dan al-Amidi (w: 631
H/ 1234 M) dalam terminologinya.Kemudian Najmudin al-Tufi (w: 716 H/ 1316 M)
mendefinisikanmaslahah sebagai ,,what fulfils the purpose of the legislator’ (sebab yang
mengantarkan kepada maksud al-Syari®). Adapun Al-Qarafi (w:1285 H/1868 M),
menghubungkan maslahah dan Maqasid sebagai suatu kaidahpokok dengan menyatakan
“suatu bagian dari hukum islami, yangdidasari oleh syari“at, tidak dapat dianggap sebagai
al-Magqasid, kecuali terpaut padanya suatu sasaran yang sah dan dapat meraih kemaslahatan
atau mencegah kemafsadahan”.(Mu“ammar & Wahid, 2012).

Adapun mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa “syariat
bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan manusia, pada dunia ini dan
pada akhirat nantiSyariat, seluruhnya adalah keadilan, rahmat, hikmah dan kebaikan. Oleh
karenanya, jika terdapat suatu aturan (yang mengatasnamakan syariat) yang menggantikan
keadilan dengan ketidakadilan, rahmat dan lawannya, maslahat umum dengan mafsadat,
ataupun hikmah dengan omong kosong, maka aturan itu tidak termasuk syariat, sekalipun
diklaim demikian menurut beberapa interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas
merupakan awal dari pengkajian teori al-Magasid.Dari berbagai penjelasan dan definisi yang
saling berkaitan di atas, setidaknya Maqgasid Al-Syari’ah dapat difahami sebagai tujuan dari
seperangkat hukum Islam pada terbentuknya keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan
sederet aturan yang mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial. Keputusan-keputusan
hukum dari seorang pemimpin pun harus demikian, dalam salah satu kaidah usul al-figh
diungkapkan ,,Tasharruf Al-Imam Manuthun Bi Al-Maslahah* yaitu kebijakan seorang
pemimpin (harus) mengacu pada kemaslahatan yang dipimpin (masyarakatnya). Betapapun,
mewujudkan keadilan dan kemaslahatan dari suatu produk hukum di tengah-tengah

254



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

masyarakat adalah upaya yangtidak mudah dan harus melibatkan komponen-komponen yang
saling berkaitan ( Auda,2015).

Magasid al-shari’ah yang dilontarkan Jasser Auda sebenamyabukanlah hal yang baru,
Sejarah mencatat bahwa konsep Maqasid al-shari’ah sudah ada seiak akhir abad ke-3 melalui
karya Imam Turmudzi yang berjudul al-Salah wa Magashiduhu. Kemudian dilanjutkan
ImamAbu Bakar al-Qaffal (w.365 H) yang menulis buku Mahasin al-syari’ah.Seorang ulama
Syiah yang bernama Abu Ja“far Muhammad bin Ali iuga memberi andil tentang isu-isu
magashid melalui karyanya yang berjudulillal al-shara’i yang membabhas ‘illat-illat hukum
madzhab Syiah sehingga mendapat julukan “ulama magqashid”. Selain itu, juga ada Abu
Hasan alAmiri (W. 381 H); seorang filosof yang intens mengkaji Magasid al-shari’ah melalui
karyanya yang berjudul al-I’lam bi Manakib al-Islam, dengan mengupas Daruriyat al-Khams
yang menjadi prinsip Magasid al-shari’ah itu sendiri. Gagasan al- Amiri ini mengilhami Abu
al-Ma“ ali Abdul Malik bin Abdullah al- Juwaini yang dikenal dengan sebutan Imam al-
Haramain (w 478 H)dengan karyanya yang berjudul al-Burhan fi Usul al-Ahkam. Al-Juwaini
dalam karyanya tersebut mengembangkan Magasidal-shari’ah dengan mengelaborasikan
konsep ,,Illat pada masalah Qiyas. Asal yang menjadi dasar illat dapat dibagi menjadi 3
kategori; yaitu:Daruriyah, Hajiyah, dan Makramah. Selanjutnya, al-juwaini memetakan
Magasid al-shari’ah menjadi  Kuliyyah (Universal) dan Juz’iyyah (parsial).
(Faturrahman,1999).

Ramusan teori al-Juwaini dikembangkan muridnya Muhammad bin Muhammad al-
Ghazali (w. 505 H) dalam karyanya al-Mustafa min‘ilmi al-usul. al- Ghazali memetakan
Magasid al-shari’ah yang kuliyyahdan Juz’iyyah menjadi 3 kategori juga, yaitu: Daruriyyah
(kcbutuhanprimer), Hajiyah (kebutuhan sekunder), dan Tahsiniyah (kebutuhantersier). Dari
3 kategori tersebut, al-Ghazali membagi pada 5 pokokyaitu: Hifdz al-Din, Hifdz al-Nafs,,
Hifdz al-Aql, Hifdz al-Nasl, dan hifdz al-Mal. Tokoh penting setelah generasi al-Ghazali
yang banyakmemberikan andil dalam Magasid al-shari’ah adalah I1zzuddin bin Abdus Salam
yang bermadzhab Syafi“i melalui karyanya yang berjudul Qawa’id al-ahkam fi Mashalih al-
anam yang mengelaborasi hakikat maslahahdalam konsep Dar’u al-Mafasid wa jalb al-
Mashalih (menghindatikerusakan dan menarik manfaat). Maslahah tidak dapat dipisahkan
dari 3kategori Daruriyah, Hajiyyah, dan Tatimmah.Pada pertengahan abad ke-7 H,
muncullah sarjana brilian Abulshaq al-Syathibi (w.790 H), pakar Usul Figh yang beraliran
madzhabMaliki melalui karyanya yang berjudul al-Muwafaqat (Hengki,2018).

Sejak saat itulah istilah Magasid al-shari’ah menjadi populer di tangan Abu Ishaq al-
Syathibi sehingga mendapat gelar Bapak Maqgasid al-shari’ah karena kepiawaiannya dalam
menyusun teori-teori maqgasid secara sistematis. Kajian Maqasid al-shari’ah yang
sebelumnya masih tercecer dalam bab Maslahah dan Qiyas dapat di rangkum dengan baik
dalam sebuah teori.Pada abad ke-20, muncullah seorang pakar Magasid al-shari’ahdari
Tunisia yang bernama Muhammad Tahir Ibnu 'Asyur (1879-1973M) yang di anggap sebagai
bapak Magasid al-shari’ah Kontemporersetelah al-Syathibi. 'Asyur' berhasil menggolkan
Magasid al-shari’ah sebagai konsep baru yang terlepas dari kajian Usul Figh, yang
'sebelumnya mempakan bagian dari Usul Figh. Kajian hukum Islam klasik menyebutkan
bahwa Magasid dikelompokkan menjadi tiga, yaitu ad-daruriyat, al- hajiyat dan at-
tahsiniyat. Yang daruriyat dibagi lagi kedalam hifz ad-din (perlindungan agama), hifz an-

255



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

nafs (perlindungan jiwa), hifz al-mal (perlindungan harta), hifz al-agl (perlindungan akal),
hifz an-nasl (perlindungan keturunan) dan hifz al-‘ird (perlindungan kehormatan),
(Muhammad,2012)

Daruriyyat (tujuan-tujuan primer) didefinisikan sebagai tujuan yang harus ada, yang
ketiadaannya didefinisikan sebagai tujuan yang harus ada, yang ketiadaannya akan berakibat
menghancurkan kehidupan secara total, misalnya untuk menyelamatkan jiwa, Islam
mewajjibkan Ibadah, Hajiyyat (tujuan-tujuan sekunder)didefinisikan sebagai sesuatu yang
dibutuhkan oleh manusia untuk mempermudah mencapai kepentingan- kepentingan yang
termasuk ke dalam kategori daruriyyat, misalnya untukmelaksanakan ibadah shalat sebagai
tujuan primer dibutuhkan berbagai fasilitas antara lain bangunan masjid, jika tidak ada masjid
maka terjadikesulitan dalam melaksanakan ibadah meskipun ketiadaan masjid tidak sampai
menghancurkan ibadah karena ibadah dapat dilakukan di luar masjid. Tahsiniyyat (tujuan-
tujuan tersier) di definisikan sebagai sesuatu yang kehadirannya bukan niscaya maupun
dibutuhkan, tetapi bersifatakan memperindah (sebagai terjema han harfiyah dari kata
tahsiniyat;ornamental) proses perwujudan kepentingan Daruriyyat dan hajiyyat.Sebaliknya
ketiadakhadirannya tidak akan menghancurkan maupun mempersulit kehidupan, tetapi
mengurangi rasa keindahan dan etika, skala prioritas terakhir ini merupakan ruang gerak
seniman, disini pilihan pribadi sangat dihormati, bersifat relatif dan lokal sejauh tidak
bertentangan dengan ketentuan nash.

Misalnya masjid yang diperindah dengan memasang kubah model istanbul, kairo maupun
Jakarta diserahkan kepada rasa estetika dan kemampuan lokal. Selanjutnya kajian Magasid
al-shari’ah dikembangkan Jasser Auda melalui karyanya yang berjudul Maqasid al-shari’ah
as philosophy of Islamic law: a System Approach yang ingin mendobrak paradigm lama
tetutupnya pintu ijtihad. Karya fenomenal ini merupakan sebuah pendekatan kekinian yang
lahir dari alam modern dan mencoba menjawab tantangan umat Islam yang berkenaan
dengan isu-isu kontemporer (Auda,2008).

KESIMPULAN

Khazanah keilmuan Fikih adalah menjawab berbagai persoalan kontemporer yang
kompleks akibatperubahan konteks ruang, waktu, budaya, dan ilmu pengetahuan
kontemporer. Jasser Auda menggunakan ta’shil al-ushul yang lebih fundamental dan
mendesak untuk dilakukan pada era sekarang ini daripada hanya terhenti pada dataran usul
al-figh. Jasser Auda menggunakan Magasid Syariah sebagai basispangkal tolak filosofi
berpikirnya dengan menggunakan pendekatansistem sebagi metode berpikir dan pisau
analisisnya. Ada enam fitur sistem yangdioptimalkan Jasser Auda sebagai pisau analisis,
yang dimensi kognisidari pemikiran keagamaan (cognition), kemenyeluruhan (wholeness),
keterbukaan (openness), hierarki berpikir yang saling mempengaruhi (interrelated
hierarchy), berpikir keagamaan yang melibatkan berbagaidimensi (multidimensionality) dan
kebermaksudan (purposefullness). Jasser Auda menempatkan Magasid Syariah sebagai
prinsip mendasar dan metodologi fundamental dalam reformasi hukum Islam kontemporer
yang dia gaungkan. Reformasi kedua adalah memudahkan tingkatan otoritas dalil dan sumber
hukum Islam terkini di antaranya hak-hak asasimana sebagai landasan dalam menyusun

256



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D.

tipologi teori hukum Islam kontemporer. Jasser Auda mengusulkan sistem hukum Islam yang
berbasis Magasid Syariah, yang telah membentuk kecenderungan dan kecenderungan dalam
otoritas dalil maupun sumber hukum. Dengan demikian, hasil ijtihad atau konklusi hukum
yang mencapai Magasid harus disahkan. Kesimpulannya, proses ijtihad menjadi, secara
efektif, suatu proses merealisasikan Magasid dalam hukum Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Auda, J. (2008). Membumikan Hukum Islam melalui Magasid Syariah. Bandung: PT
Mizan Pustaka.

Auda, J. (2013). Al-Magasid; untuk Pemula. Yogyakarta: SUKA-Press UIN Sunan
Kalijaga.

Auda, J. (2015). Membumikan Hukum Islam melalui Magasid Syariah. Bandung: PT
Mizan Pustaka.

Djamil, F. (1999). Filsafat Hukum Islam. Jakarta: LogosWacana limu.

Faisol, M. (2012). Pendekatan Sistem Jasser Auda terhadap Hukum Islam: ke arah figh
Post-Postmodernisme. Jurnal Kalam, 6.

Ferdiansyah, H. (2018). Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda. Tangerang Selatan: Yayasan
Pengkajian Hadist el-Bukhori.

Mu“ammar, M. A., & Abdul, W. H. (2012). Studi Islam Perspektif Insider/outsider.
Yogyakarta: Penerbit IRCisoD.

Prihantoro, S. (2017). Magasid-Al-Syari’ah dalam Pandangan Jasser Auda (Sebuah Upaya
Rekonstruksi Hukum Islam Melalui Pendekatan Sistem). Jurnal At-Takfir, Volume
X.

Solikhudin, M. (2022). Good Governance: Mengurai Penyelengaraan Negara Yang Bersih
Dengan Magasid Al-Syariah (Yogyakarta: CV Bintang Semesta Media.

Syarifuddin, A. (2011). Ushul Figh 1 (Cet. Ke-5). Jakarta: Kencana.

Wahyudi, Y. (2015). Hukum Islam antara filsafat dan politik. Yogyakarta: Penerbit
Pesantren Nawesea Press.

257



