
JIS : JOURNAL  ISLAMIC  STUDIES 
Tahun 2024, Volume 2, Nomor 2, Bulan Januari-Juni: hlm. 251 - 257 

e-ISSN : 2963-2072 

 

  

 

MAQASHID AS-SYARI’AH MENURUT JASSER AUDA 

  
Nandani Zahara Mahfuzah1*, Dhiauddin Tanjung2 

1,2Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

e-mail : zaharamahfuzah14@gmail.com 

 
Abstrak : Tujuan penelitian ini untuk mengetahui tentang maqashid as-syari’ah menurut 

jasser auda. Pemikiran Maqasid al Syari’ah berawal dari kegelisahan JasserAuda 

terhadap Usul al-Fiqh tradisional. Metode penelitian penulisan artikel yang digunakan 

metode penelitian deskriptif kualitatif dengan bantuan studi kepustakaan. Pemikiran 

Jasser Auda diawali dengan adanya kritik terhadap Usul Fiqh yaitu pertama, Usul al-Fiqh 

terkesan tekstual dan mengabaikan tujuan teks, kedua,.Klasifikasi sebagian teori usul al-

Fiqh mengiring pada logika biner dandikotomis, ketiga. Analisa usul al-fiqh bersifat 

reduksionis dan atomistik, selainitu Jasser Auda pun mengkritik Maqasid klasik yang 

terjebak pada kemaslahatan individu sehingga tidak mampu menjawab permasalahan 

duniyang terjadi, maka oleh Jasser Auda cakupan dan dimensi teori maqasid 

klasidiperluas agar dapat menjawab tantangan-tantangan zaman kekinian. JasserAuda 

menjadikan teori sistem sebagai pendekatan dalam hukum Islam, danmembangun 

seperangkat kategori dengan menggunakan 6 fitur sistem yaitusifat kognitif (cognitive 

nature), saling keterkaitan (interrelated), keutuhan (wholeness), keterbukaan (openess), 

multi-dimensionalitas (multi-dimentionality) dan kebermaknaan (purposefulness). 

Kata Kunci: Al-Syariah; Maqasid klasik Hukum Islam; Kontemporer 

Abstract : The purpose of this research is to find out about maqashid as-syari'ah 

according to jasser auda. Maqasid al Shari'ah thinking originated from JasserAuda's 

anxiety about traditional Usul al-Fiqh. The research method for writing articles used 

descriptive qualitative research methods with the help of literature studies. Jasser Auda's 

thinking begins with criticism of Usul Fiqh, namely first, Usul al-Fiqh seems textual and 

ignores the purpose of the text, second, the classification of some Usul al-Fiqh theories 

leads to binary and dichotomous logic, third. Analysis of usul al-fiqh is reductionist and 

atomistic, besides that Jasser Auda also criticized the classical Maqasid which was 

trapped in individual benefits so that it was unable to answer the world's problems that 

occurred, so by Jasser Auda the scope and dimensions of classical maqasid theory were 

expanded in order to answer the challenges of contemporary times. Jasser Auda makes 

system theory as an approach in Islamic law, and builds a set of categories using 6 system 

features, namely cognitive nature, interrelatedness, wholeness, openness, multi-

dimensionality and purposefulness. 

Keywords: Maqasid Al-Syariah; Classical Maqasid of Islamic Law; Contemporary 

 

 

PENDAHULUAN  

Pemikiran Maqasid al Syari’ah berawal dari kegelisahan Jasser Auda terhadap Usul al-

Fiqh tradisional. Kegelisahan pertama, Usul al- Fiqh terkesan tekstual dan mengabaikan 

tujuan teks. Pembacaan literal dan tekstual ini merupakan dampak dari terlalu fokusnya 

ulama usul al-Fiqh terhadap aspek bahasa. Bahkan menurut Jamal al-Bana, perhatian ulama 

usul al-Fiqh terhadap aspek kebahasaan lebih besar ketimbang ahli bahasa itu sendiri. 



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

252 

 

Meskipun kajian bahasa penting, namun menjadi- kannya dasar tunggal perumusan hukum 

adalah sebuah masalah. Dikatakan bermasalah karena pendekatan linguistik seringkali 

melupakan maksud inti dan tujuan syariah itu sendiri. Kedua, Klasifikasi sebagian teori usul 

al-Fiqh mengiring pada logika biner dan dikotomis, misalnya pembagian qat’i dan dhanni, 

‘am dan khas, mutlaq dan muqayyad danlain-lain. Masing-masing kategori ini, menurut 

ulama tradisional pentinguntuk diperhatikan dalam istinbath hukum, terutama ketika ada 

kontradiksi dalil. Apabila ada kontradiksi dalil, maka dalil yang dianggapqat’i lebih 

didahulukan ketimbang dalil dhanni, dalil khas didahulukandibanding dalil ‘am dan dalil 

muqayyad lebih diutamakan ketimbang dalil mutlaq (Yudian,2015).  

Secara terminologi, makna maqasid al-syariah telah berkembang dari definisi yang 

sederhana hingga menjadi lebih komprehensif. Sebelum Shatibi, para ulama klasik belum 

memiliki definisi yang konkret dan menyeluruh mengenai maqasid al-syariah. Definisi yang 

diberikan sebelumnya lebih condong ke dalam interpretasi linguistik dengan merujuk pada 

padanan makna. Al-Bannani mentafsirkan maqasid al-syariah sebagai tujuan-tujuan dalam 

hukum. Di sisi lain, al-Samarqandi mengaitkannya dengan makna-makna hukum. Al-

Ghazali, al-Amidi, dan Ibn al-Hajib memaknainya sebagai pencapaian manfaat atau 

penolakan mafsadat. Definisi-definisi tersebut menunjukkan hubungan erat antara maqasid 

al-syariah dengan konsep-konsep seperti hikmah, illat, tujuan (niat), dan kemaslahatan 

(Solikhudin,2022). 

Dalam pandangan Auda, memahami dalil berdasar kakategori seperti ini akan 

mengabaikan tujuan teks yang dianggap kontradiksi tersebut memiliki tujuan berbeda dan 

berada pada konteksyang berbeda pula, sehingga keduanya dapat diamalkan selama tujuan 

dan konteknya masih sama. Ketiga, Analisa usul al-fiqh bersifat reduksionis dan atomistik, 

alih-alih holistik dan komprehensif. Analisa reduksionis atau parsial ini berasal dari kuatnya 

pengaruh logikakausalitas dalam usul al-fiqh. Sebagaimana diketahui, logika kausalitas 

pernah menjadi trend pemikiran dan sering digunakan filosof muslimdalam beragumentasi, 

terutama dalam ilmu kalam. Pengaruh logikakausalitas ini membuat ahli usul hanya 

mengandalkan satu dalil untuk menyelesaikan kasus yang dihadapinya, tanpa memandang 

dalil lain yangmasih terkait dengan persoalan tersebut. Parahnya, pendekatanreduksionistik 

dan atomistik ini sangat dominan digunakan dalamsebagian teori usul fiqh. 

Selain kritik terhadap usul al-fiqh, Jasser Auda pun memberikancatatan kritis atas teori 

maqasid yang dikembangkan pada abad klasik. Menurutnya, di sana terdapat empat 

kelemahan. Pertama, teori maqasidklasik tidak memerinci cakupannya dalam bab-bab 

khusus sehingga tidak mampu menjawab secara detail pertanyaan-pertanyaan 

mengenaipersoalan tertentu. Kedua, teori maqasid klasik lebih mengarah pada kemaslahatan 

individu, bukan manusia atau masyarakat secara umum; perlindungan diri/nyawa individu, 

perlindungan akal individu, perlindungan harta individu dan seterusnya. Ketiga, klasifikasi 

maqasid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip utama yang lebih luas, misalnya keadilan, 

kebebasan berekspresi dan lain-lain. Keempat, penetapan maqasid dalam teori maqasid 

klasik bersumber pada warisan intelektual fiqh yang diciptakan oleh para ahli fiqh, dan bukan 

diambil dari teks-teks utama seperti al-Qur‟an dan sunnah. 

Perbedaan penafsiran dari teks-teks keagamaan yang seharusnya menjadi bahan 

bertoleransi ini oleh sebagian pihak tidak diterima sehingga menjadi pemicu terjadinya 



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

253 

 

perpecahan antar sesama pemeluk beragama. Salah satu langkah krusial dalam 

menyelesaikan masalah tersebut adalah melalui upaya ijtihad. Namun, bagi Jasser Auda, 

gagasan bahwa "pintu ijtihad masih terbuka" dapat menghadapi kebuntuhan dalam 

pelaksanaannya. Jasser Auda mengusulkan Maqasid al-Syari'ah sebagai landasan filsafat 

hukum Islam yang menggunakan pendekatan sistem, yang bisa dianggap sebagai Maqasid 

Based-Ijtihad. Melalui bukunya Maqasid Al-Shariah As Philosophy Of Islamic Law; A 

System Approach, Jasser Auda berusaha menyajikan beragam metode dalam pendekatan 

sistem sebagai usaha untuk membentuk kerangka pemikiran baru dalam interpretasi hukum 

Islam di era modern saat ini. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian penulisan artikel yang digunakan metode penelitian deskriptif 

kualitatif dengan bantuan studi kepustakaan. Studi pustaka merupakan suatu metode 

pengumpulan data yang bertujuan untuk mereview berbagai kumpulan data, berupa buku, 

jurnal, catatan, dan laporan yang berkaitan dengan penelitian ini. Pendekatan penggunaan 

penelitian deskriptif kualitatif analisis, yaitu mengumpulkan data-data berdasarkan fakta-

fakta pada penulisan terdahulu, kemudian menguraikan permasalahan yang diteliti. Metode 

kualitatif deskriptif disesuaikan dengan pandangan antara peneliti dan informan. Pemilihan 

metode ini dilakukan karena analisis tidak dapat dilakukan dalam bentuk angka, dan peneliti 

lebih menjelaskan secara rinci fenomena yang ada dalam masyarakat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Jasser Auda 

Jasser Auda lahir tahun 1966 di Kairo. Masa mudanya dihabiskan untuk Belajar agama 

di Masjid Al Azhar Kairo, dari tahun 1983 sampai 1992. Selama di Mesir, Jasser tidak pernah 

mengenyam pendidikan agama di lembaga formal, seperti Universitas al-Azhar. Jasser hanya 

mengikuti pengajian dan halaqah di Masjid al-Azhar. Sembari aktif dipengajian, ia 

mengambil kuliah di Cairo University jurusan Ilmu Komunikasi: studi strata satu 

diselesaikan tahun 1988 dan gelar masterdiperoleh tahun 1993.Usai mengantongi gelar MSc 

(Master of Science) dari CairoUniversity, Jasser melanjutkan pendidikan Doktoral bidang 

System analysis di Universitas Waterloo, Kanada. Tahun 1996, Ia berhasilmemperoleh gelar 

Ph.D dari Waterloo. Kemudian Ia kembali mengenyam pendidikan di Islamic American 

University konsentrasi Hukum Islam, tiga tahun berikutnya (1999), gelar Bachelor of Arts 

(BA) untuk kedua kalinya diperoleh dari Islamic American University dalam bidang islamic 

studies (Syarifuddin,2011). 

Pada kampus yang sama Ia melanjutkan jenjang Master dengan konsentrasi hukum 

Islam dan selesai tahun 2004. Kemudian Ia pergi ke Inggris untuk melanjutkan jenjang 

Doktoral di Universitas Wales. Pada tahun 2008, Ia berhasil meraih gelar Ph.D bidang 

Hukum Islam.Jasser Auda adalah anggota Associate Professor di Qatar Fakultas Studi Islam 

(QFIS) dengan fokus kajian kebijakan publik dalam program studi Islam. Ia adalah Anggota 

Pendiri persatuan Ulama Muslim Internasional yang berbasis di Dublin, anggota dewan 

akademik di Institute International Advenced System Reseach (IIAS), Kanada, Anggota 



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

254 

 

Dewan Pengawas Global Pusat Studi Peradaban (GCSC), Inggris, Anggota Dewan Eksekutif 

Asosiasi Ilmuwan Muslim Sosial (AMSS) Inggris, Anggota Forum Perlawanan Islamofobia 

dan Recism (FAIR), Inggris dan konsultan untuk Islamonline.net. Jasser Auda Direktur 

sekaligus pendiri Maqashid Reseach Center dan Filsafat Hukum Islam di London, Inggris, 

dan menjadi Dosen tamu di berbagai negara. Selain itu Ia memperoleh 9 penghargaan di 

antaranya: 1) Global Leader in Law certificate, Qatar Law Forum, 2009. 2) Muslim Student 

Association of the Cape Medal, South Africa, 2008. 3) International Centre for moderation 

Award, Kuwait, 2008. 4) Cairo University Medal, 2006. 5) Innovation Award, International 

Institue of Advenced System Reseach (IIAS) Germany, 2002. 6) Province of Ontario, Canada 

1994-1996. 7) Province of Saskatchewan, Canada 1993- 1994. 8) Qur’an Memorization 1st 

Award, Cairo, 1991. 9) penghargaan Reseach Grants (sebagai peneliti utama atau peneliti 

pendamping dari beberapa universitas seperti American university of syari‟ah UAE 2003- 

2004), dan penghargaan bergengsi lainnya (Auda, 2013) 

2. Maqashid Syariah Klasik Dan Kontemporer 

Kata „maqsid‟ (jamak: Maqasid) merujuk pada arti tujuan, sasaran, prinsip, hal yang 

diminati, atau ends dalam bahasa Inggris, telos dalam bahasa Yunani, finalitẻ dalam bahasa 

Prancis, atau Zweck dalam bahasa Jerman. Di sisi lain, sebagian ulama muslim menganggap 

al-Maqasidsama halnya dengan al-Masalih (maslahat-maslahat) seperti Abd al-Malik al-

Juwaini (w: 478 H/1185 M). Fakhruddin al-Razi (w: 606 H/1209 M) dan al-Amidi (w: 631 

H/ 1234 M) dalam terminologinya.Kemudian Najmudin al-Tufi (w: 716 H/ 1316 M) 

mendefinisikanmaslahah sebagai „what fulfils the purpose of the legislator’ (sebab yang 

mengantarkan kepada maksud al-Syari‟). Adapun Al-Qarafi (w:1285 H/1868 M), 

menghubungkan maslahah dan Maqasid sebagai suatu kaidahpokok dengan menyatakan 

“suatu bagian dari hukum islami, yangdidasari oleh syari‟at, tidak dapat dianggap sebagai 

al-Maqasid, kecuali terpaut padanya suatu sasaran yang sah dan dapat meraih kemaslahatan 

atau mencegah kemafsadahan”.(Mu‟ammar & Wahid, 2012). 

Adapun mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa “syariat 

bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan manusia, pada dunia ini dan 

pada akhirat nantiSyariat, seluruhnya adalah keadilan, rahmat, hikmah dan kebaikan. Oleh 

karenanya, jika terdapat suatu aturan (yang mengatasnamakan syariat) yang menggantikan 

keadilan dengan ketidakadilan, rahmat dan lawannya, maslahat umum dengan mafsadat, 

ataupun hikmah dengan omong kosong, maka aturan itu tidak termasuk syariat, sekalipun 

diklaim demikian menurut beberapa interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas 

merupakan awal dari pengkajian teori al-Maqasid.Dari berbagai penjelasan dan definisi yang 

saling berkaitan di atas, setidaknya Maqasid Al-Syari’ah dapat difahami sebagai tujuan dari 

seperangkat hukum Islam pada terbentuknya keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan 

sederet aturan yang mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial. Keputusan-keputusan 

hukum dari seorang pemimpin pun harus demikian, dalam salah satu kaidah usul al-fiqh 

diungkapkan „Tasharruf Al-Imam Manuthun Bi Al-Maslahah‟ yaitu kebijakan seorang 

pemimpin (harus) mengacu pada kemaslahatan yang dipimpin (masyarakatnya). Betapapun, 

mewujudkan keadilan dan kemaslahatan dari suatu produk hukum di tengah-tengah 



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

255 

 

masyarakat adalah upaya yangtidak mudah dan harus melibatkan komponen-komponen yang 

saling berkaitan ( Auda,2015). 

Maqasid al-shari’ah yang dilontarkan Jasser Auda sebenamyabukanlah hal yang baru, 

Sejarah mencatat bahwa konsep Maqasid al-shari’ah sudah ada seiak akhir abad ke-3 melalui 

karya Imam Turmudzi yang berjudul al-Salah wa Maqashiduhu. Kemudian dilanjutkan 

ImamAbu Bakar al-Qaffal (w.365 H) yang menulis buku Mahasin al-syari’ah.Seorang ulama 

Syiah yang bernama Abu Ja‟far Muhammad bin Ali iuga memberi andil tentang isu-isu 

maqashid melalui karyanya yang berjudulillal al-shara’i yang membahas ‘illat-illat hukum 

madzhab Syiah sehingga mendapat julukan “ulama maqashid”. Selain itu, juga ada Abu 

Hasan alAmiri (W. 381 H); seorang filosof yang intens mengkaji Maqasid al-shari’ah melalui 

karyanya yang berjudul al-I’lam bi Manakib al-Islam, dengan mengupas Daruriyat al-Khams 

yang menjadi prinsip Maqasid al-shari’ah itu sendiri. Gagasan al- Amiri ini mengilhami Abu 

al-Ma‟ ali Abdul Malik bin Abdullah al- Juwaini yang dikenal dengan sebutan Imam al-

Haramain (w 478 H)dengan karyanya yang berjudul al-Burhan fi Usul al-Ahkam. Al-Juwaini 

dalam karyanya tersebut mengembangkan Maqasidal-shari’ah dengan mengelaborasikan 

konsep „Illat pada masalah Qiyas. Asal yang menjadi dasar illat dapat dibagi menjadi 3 

kategori; yaitu:Daruriyah, Hajiyah, dan Makramah. Selanjutnya, al-juwaini memetakan 

Maqasid al-shari’ah menjadi Kuliyyah (Universal) dan Juz’iyyah (parsial). 

(Faturrahman,1999).  

Ramusan teori al-Juwaini dikembangkan muridnya Muhammad bin Muhammad al-

Ghazali (w. 505 H) dalam karyanya al-Mustafa min‘ilmi al-usul. al- Ghazali memetakan 

Maqasid al-shari’ah yang kuliyyahdan Juz’iyyah menjadi 3 kategori juga, yaitu: Daruriyyah 

(kcbutuhanprimer), Hajiyah (kebutuhan sekunder), dan Tahsiniyah (kebutuhantersier). Dari 

3 kategori tersebut, al-Ghazali membagi pada 5 pokokyaitu: Hifdz al-Din, Hifdz al-Nafs,, 

Hifdz al-Aql, Hifdz al-Nasl, dan hifdz al-Mal. Tokoh penting setelah generasi al-Ghazali 

yang banyakmemberikan andil dalam Maqasid al-shari’ah adalah Izzuddin bin Abdus Salam 

yang bermadzhab Syafi‟i melalui karyanya yang berjudul Qawa’id al-ahkam fi Mashalih al-

anam yang mengelaborasi hakikat maslahahdalam konsep Dar’u al-Mafasid wa jalb al-

Mashalih (menghindatikerusakan dan menarik manfaat). Maslahah tidak dapat dipisahkan 

dari 3kategori Daruriyah, Hajiyyah, dan Tatimmah.Pada pertengahan abad ke-7 H, 

muncullah sarjana brilian AbuIshaq al-Syathibi (w.790 H), pakar Usul Fiqh yang beraliran 

madzhabMaliki melalui karyanya yang berjudul al-Muwafaqat (Hengki,2018). 

Sejak saat itulah istilah Maqasid al-shari’ah menjadi populer di tangan Abu Ishaq al- 

Syathibi sehingga mendapat gelar Bapak Maqasid al-shari’ah karena kepiawaiannya dalam 

menyusun teori-teori maqasid secara sistematis. Kajian Maqasid al-shari’ah yang 

sebelumnya masih tercecer dalam bab Maslahah dan Qiyas dapat di rangkum dengan baik 

dalam sebuah teori.Pada abad ke-20, muncullah seorang pakar Maqasid al-shari’ahdari 

Tunisia yang bernama Muhammad Tahir Ibnu 'Asyur (1879-1973M) yang di anggap sebagai 

bapak Maqasid al-shari’ah Kontemporersetelah al-Syathibi. 'Asyur' berhasil menggolkan 

Maqasid al-shari’ah sebagai konsep baru yang terlepas dari kajian Usul Fiqh, yang 

'sebelumnya mempakan bagian dari Usul Fiqh. Kajian hukum Islam klasik menyebutkan 

bahwa Maqasid dikelompokkan menjadi tiga, yaitu ad-daruriyat, al- hajiyat dan at- 

tahsiniyat. Yang daruriyat dibagi lagi kedalam hifz ad-din (perlindungan agama), hifz an-



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

256 

 

nafs (perlindungan jiwa), hifz al-mal (perlindungan harta), hifz al-aql (perlindungan akal), 

hifz an-nasl (perlindungan keturunan) dan hifz al-‘ird (perlindungan kehormatan), 

(Muhammad,2012) 

Daruriyyat (tujuan-tujuan primer) didefinisikan sebagai tujuan yang harus ada, yang 

ketiadaannya didefinisikan sebagai tujuan yang harus ada, yang ketiadaannya akan berakibat 

menghancurkan kehidupan secara total, misalnya untuk menyelamatkan jiwa, Islam 

mewajjibkan Ibadah, Hajiyyat (tujuan-tujuan sekunder)didefinisikan sebagai sesuatu yang 

dibutuhkan oleh manusia untuk mempermudah mencapai kepentingan- kepentingan yang 

termasuk ke dalam kategori daruriyyat, misalnya untukmelaksanakan ibadah shalat sebagai 

tujuan primer dibutuhkan berbagai fasilitas antara lain bangunan masjid, jika tidak ada masjid 

maka terjadikesulitan dalam melaksanakan ibadah meskipun ketiadaan masjid tidak sampai 

menghancurkan ibadah karena ibadah dapat dilakukan di luar masjid. Tahsiniyyat (tujuan-

tujuan tersier) di definisikan sebagai sesuatu yang kehadirannya bukan niscaya maupun 

dibutuhkan, tetapi bersifatakan memperindah (sebagai terjema han harfiyah dari kata 

tahsiniyat;ornamental) proses perwujudan kepentingan Daruriyyat dan hajiyyat.Sebaliknya 

ketiadakhadirannya tidak akan menghancurkan maupun mempersulit kehidupan, tetapi 

mengurangi rasa keindahan dan etika, skala prioritas terakhir ini merupakan ruang gerak 

seniman, disini pilihan pribadi sangat dihormati, bersifat relatif dan lokal sejauh tidak 

bertentangan dengan ketentuan nash. 

Misalnya masjid yang diperindah dengan memasang kubah model istanbul, kairo maupun 

Jakarta diserahkan kepada rasa estetika dan kemampuan lokal. Selanjutnya kajian Maqasid 

al-shari’ah dikembangkan Jasser Auda melalui karyanya yang berjudul Maqasid al-shari’ah 

as philosophy of Islamic law: a System Approach yang ingin mendobrak paradigm lama 

tetutupnya pintu ijtihad. Karya fenomenal ini merupakan sebuah pendekatan kekinian yang 

lahir dari alam modern dan mencoba menjawab tantangan umat Islam yang berkenaan 

dengan isu-isu kontemporer (Auda,2008). 

 

KESIMPULAN 

Khazanah keilmuan Fikih adalah menjawab berbagai persoalan kontemporer yang 

kompleks akibatperubahan konteks ruang, waktu, budaya, dan ilmu pengetahuan 

kontemporer. Jasser Auda menggunakan ta’shil al-ushul yang lebih fundamental dan 

mendesak untuk dilakukan pada era sekarang ini daripada hanya terhenti pada dataran usul 

al-fiqh. Jasser Auda menggunakan Maqasid Syariah sebagai basispangkal tolak filosofi 

berpikirnya dengan menggunakan pendekatansistem sebagi metode berpikir dan pisau 

analisisnya. Ada enam fitur sistem yangdioptimalkan Jasser Auda sebagai pisau analisis, 

yang dimensi kognisidari pemikiran keagamaan (cognition), kemenyeluruhan (wholeness), 

keterbukaan (openness), hierarki berpikir yang saling mempengaruhi (interrelated 

hierarchy), berpikir keagamaan yang melibatkan berbagaidimensi (multidimensionality) dan 

kebermaksudan (purposefullness). Jasser Auda menempatkan Maqasid Syariah sebagai 

prinsip mendasar dan metodologi fundamental dalam reformasi hukum Islam kontemporer 

yang dia gaungkan. Reformasi kedua adalah memudahkan tingkatan otoritas dalil dan sumber 

hukum Islam terkini di antaranya hak-hak asasimana sebagai landasan dalam menyusun 



Mahfuzah, N.Z., Tanjung, D. 

 

 

257 

 

tipologi teori hukum Islam kontemporer. Jasser Auda mengusulkan sistem hukum Islam yang 

berbasis Maqasid Syariah, yang telah membentuk kecenderungan dan kecenderungan dalam 

otoritas dalil maupun sumber hukum. Dengan demikian, hasil ijtihad atau konklusi hukum 

yang mencapai Maqasid harus disahkan. Kesimpulannya, proses ijtihad menjadi, secara 

efektif, suatu proses merealisasikan Maqasid dalam hukum Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Auda, J. (2008). Membumikan Hukum Islam melalui Maqasid Syariah. Bandung: PT 

Mizan Pustaka. 

Auda, J. (2013). Al-Maqasid; untuk Pemula. Yogyakarta: SUKA-Press UIN Sunan 

Kalijaga. 

Auda, J. (2015). Membumikan Hukum Islam melalui Maqasid Syariah. Bandung: PT 

Mizan Pustaka. 

Djamil, F. (1999). Filsafat Hukum Islam. Jakarta: LogosWacana Ilmu. 

Faisol, M. (2012). Pendekatan Sistem Jasser Auda terhadap Hukum Islam: ke arah fiqh 

Post-Postmodernisme. Jurnal Kalam, 6. 

Ferdiansyah, H. (2018). Pemikiran Hukum Islam Jasser Auda. Tangerang Selatan: Yayasan 

Pengkajian Hadist el-Bukhori. 

Mu‟ammar, M. A., & Abdul, W. H. (2012). Studi Islam Perspektif Insider/outsider. 

Yogyakarta: Penerbit IRCisoD. 

Prihantoro, S. (2017). Maqasid-Al-Syari’ah dalam Pandangan Jasser Auda (Sebuah Upaya 

Rekonstruksi Hukum Islam Melalui Pendekatan Sistem). Jurnal At-Takfir, Volume 

X. 

Solikhudin, M. (2022). Good Governance: Mengurai Penyelengaraan Negara Yang Bersih 

Dengan Maqasid Al-Syariah (Yogyakarta: CV Bintang Semesta Media. 

Syarifuddin, A. (2011). Ushul Fiqh 1 (Cet. Ke-5). Jakarta: Kencana. 

Wahyudi, Y. (2015). Hukum Islam antara filsafat dan politik. Yogyakarta: Penerbit 

Pesantren Nawesea Press. 


