
SULTAN ADAM: JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL 
DOI: https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.1571 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan kitab suci dan sebagai sumber hirarki pertama dalam tuntunan beragama Islam, menurut 

Syarif Hidayatullah bagi dunia intelektual Islam Al-Qur’an adalah Magnum Opus bagi perkembangan segala pengetahuan. 

Dari penafsiran, merefleksikan kandungan Al-Qur’an hingga diformulasikan menjadi suatu bentuk aturan-aturan dalam 

 

METODE PENAFSIRAN ZAHIR–ISYARI DALAM GHARAIB AL-

QUR'AN WA RAGHAIB AL-FURQAN: ANALISIS TAFSIR AL-

NAISABURI ATAS QS. AL-BAQARAH: 72–73  

 

The Ẓāhir–Ishārī Method of Interpretation in Gharāʾib al-Qurʾān wa 

Raghāʾib al-Furqān: An Analysis of al-Naysābūrī’s Tafsīr of  

Q.S. al-Baqarah (2): 72–73 
 
 

Cahyo Muliawan1* 

Khairil Anwar2 

Taufik Warman 

Mahfuzh3 

*1-3 Universitas Islam Negeri 

Palangka Raya, Indonesia 

*email: 

cahyomuliawan@gmail.com   

Lisensi:CC-BY  

 Abstrak 

Kajian terhadap metodologi penafsiran al-Qur’an terus berkembang seiring 

munculnya berbagai corak pemikiran ulama. Al-Naisaburi sebagai salah seorang 

mufassir klasik menawarkan metode penafsiran yang unik melalui karyanya Gharaib al-

Qur'an wa Raghaib al-Furqan, yakni dengan menggabungkan tafsir zahir (tekstual) dan 
tafsir isyari (sufistik) dalam satu rangkaian penafsiran. Penelitian ini menggunakan 

metode penelitian kualitatif kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

deskriptif-analitis untuk menelaah pola penafsiran al-Naisaburi terhadap QS. al-

Baqarah: 72-73. Data dikumpulkan dari karya tafsir primer serta literatur pendukung 

mengenai tafsir isyari dan metodologi tafsir. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-

Naisaburi memulai penafsiran dengan makna zahir, kemudian dilanjutkan dengan 

penafsiran isyari sebagai pendalaman makna batin yang bernilai spiritual dan etis. 

Kajian ini menegaskan bahwa model penafsiran al-Naisaburi penting dalam 

mengembangkan paradigma tafsir integratif yang tidak hanya memuat makna literal 

teks, tetapi juga membuka dimensi tazkiyatun nafs (pembersihan hati) melalui 

simbolisme Qur'ani. 

 

Kata Kunci: 

Tafsir al-Naisaburi, 

Gharaib al-Qur’an,  

Tafsir Isyari,  

Sufistik,  

Al-Baqarah 

 

Keywords: 

Tafsir al-Naisaburi,  

Gharaib al-Qur’an, 

Ishārī Exegesis,  

Sufism,  

Al-Baqarah 

 

  

Abstract 

Studies on the methodology of Qur’anic interpretation have continued to develop alongside 

the emergence of diverse scholarly approaches. Al-Naisaburi, as one of the classical Qur’anic 

exegetes, offers a distinctive interpretative method through his work Gharaib al-Qur'an wa 

Raghaib al-Furqan, which integrates both zahir (textual) interpretation and ishari (Sufi-

symbolic) interpretation within a single exegetical framework. This study employs a 

qualitative library research method using a descriptive-analytical approach to examine al-

Naisaburi’s interpretative pattern of QS. al-Baqarah: 72–73. The data are derived from 
primary exegetical sources as well as supporting literature on ishari exegesis and Qur’anic 

hermeneutics. The findings indicate that al-Naisaburi begins his interpretation with the literal 

(zāhir) meaning of the text, followed by ishari interpretation as a means of deepening its 

inner, spiritual, and ethical dimensions. This study affirms that al-Naisaburi’s interpretative 

model is significant in developing an integrative paradigm of Qur’anic exegesis that not only 

conveys the literal meaning of the text but also opens the dimension of tazkiyat al-nafs 

(purification of the heart) through Qur’anic symbolism. 

  

Submit Tgl.: 15-Desember-2025 Diterima Tgl.: 16-Desember-2025 Diterbitkan Tgl.: 17-Desember-2025 

 

https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.1571
mailto:cahyomuliawan@gmail.com


Copyright © 2025: Cahyo Muliawan, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh. 2025 | The Ẓāhir–Ishārī Method … 

247 

agama Islam. Pandangan ini ia mengutip kepada Fazlul Rahman bahwa segala konsep penafsiran Al-Qur’an merupakan 

bentuk hakikat yang dikenal dengan istilah Intelektualisme Islam. 

Dalam perkembangannya, tafsir al-Qur’an terbagi ke dalam berbagai corak dan pendekatan yang lahir dari dinamika 

intelektual serta spiritual umat Islam, dengan kontribusi besar para ulama dan cendekiawan dalam memaknai wahyu Ilahi. 

Salah satu corak yang menonjol adalah tafsir sufi, yang menekankan dimensi batin dan pengalaman spiritual dalam 

memahami al-Qur’an. Kontribusi tokoh-tokoh seperti Sahl al-Tustari, al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Jalaluddin Rumi 

menunjukkan bahwa tafsir sufi memiliki peran signifikan dalam membentuk pemahaman spiritual Islam. 

Diantara kelompok sufi ada yang mendakwakan bahwa riyadhah (latihan) ruhani yang dilakukan seorang sufi bagi 

dirinya akan menyampaikan ke suatu tingkatan di mana ia dapat menyikapkan isyarat-isyarat qudus yang terdapat di balik 

ungkapan-ungkapan Qur'an, dan akan tercurah pula ke dalam hatinya dari limpahan ghaib, pengetahuan subhani yang 

dibawa ayat-ayat itulah yang disebut Tafsir al-Isyari. 

Di antara tafsir yang menggunakan metode isyari adalah Tafsir al-Naissaburi, khususnya Ghara’ib al-Qur’an wa 

Raga’ib al-Furqan. Tafsir ini dikategorikan sebagai tafsir sufi isyari karena memuat penafsiran simbolik yang menyingkap 

makna batin ayat. Namun, inti pendekatan al-Naisaburi terletak pada kehati-hatian metodologisnya, penafsiran isyari tidak 

dijadikan sebagai makna tunggal Al-Qur’an, melainkan ditempatkan sebagai tahap akhir setelah penafsiran zahir. Dengan 

demikian, tafsir isyari dalam karya al-Naisaburi berfungsi sebagai pengayaan makna spiritual tanpa menafikan makna literal 

dan kaidah penafsiran yang mapan. 

Tafsir al-Naisaburi merupakan sebuah kitab tafsir yang berocorak sufi isyari. Tafsir sufi isyari adalah usaha 

menakwilkan ayat-ayat al-Qur'an yang berbeda dari makna lahimya, melalui isyarat-isyarat rahasia yang ditangkap oleh 

pelaku suluk atau ahli ilmu serta maknanya dapat disesuaikan dengan kehendak makna lahir ayat al-Qur'an. 

Al-Naisaburi merupakan seorang mufassir terkemuka pada masanya yang dikenal sebagai cendekiawan dengan 

keluasan intelektual dan kedalaman spiritual. Ia tidak hanya dikenal sebagai ahli pikir dan filsuf yang mumpuni, tetapi juga 

sebagai penghafal al-Qur’an yang memiliki penguasaan mendalam dalam ilmu qira’at. Reputasi keilmuannya sejalan dengan 

kualitas kepribadian yang mencerminkan nilai-nilai wara‘, takwa, zuhud, serta akhlak yang luhur. Penisbahan al-Naisaburi 

sebagai tokoh mufassir semakin kuat karena kontribusinya dalam melahirkan karya tafsir yang monumental, yang 

menunjukkan perpaduan antara ketajaman intelektual dan kedalaman spiritual dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an. 

Kedalaman dan keragaman sumber rujukan yang digunakan al-Naisaburi dalam Ghara’ib al-Qur’ān wa Raga’ib al-

Furqan menunjukkan kualitas ilmiah tafsir tersebut dan menjadikannya layak untuk dikaji secara akademik. Penelitian ini 

bertujuan mengkaji dan menganalisis metode penafsiran zahir–isyari yang ia terapkan, serta menelaah kecenderungan 

penafsirannya melalui studi kasus QS. al-Baqarah ayat 72–73. 

Pembahasan tulisan ini adalah corak dari penafsiran Al-Qur’an yaitu corak Tafsir isyari  dari al-Naisaburi atas QS. 

al-Baqarah: 72-73. Pada Jurnal yang ditulis oleh Irpan Hadi dan Agus Rifqi Ridwan. Kita dapat melihat definisi tentang 

Tafsir Bi Isyari yang berarti sebuah metode mentakwil Al-Qur’an yang melihat sebuah makna dibalik sebuah makna. 

Sebagian dari kita hanya mengenal Al-Qur’an pada posisi arti tekstual kemudian melihat makna tafsir pada umumnya. 

Namun, Tafsir Bi Isyari mengupas makna dengan Isyarat Khafi (samar) atau tersembunyi. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

deskriptif-analitis untuk menelaah pola penafsiran al-Naisaburi terhadap QS. al-Baqarah: 72-73. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 246–250      |  e-ISSN: 2985-3656 

248 

Tafsir al-Naisaburi surah al-Baqarah ayat 72-73 

Kata Isyari menurut Ahmad Asy- Syirbashi adalah sebuah ilmu isyarat bagi kalangan orang sufi. Pengetahuan tentang 

rahasia-rahasia yang ada pada Al-Qur’an mereka dapatkan melalui pengamalan dan pengalaman tertentu. Ia mengutip 

pada pandangan Abu Nashr As-Sarraj At-Thusi di kitab Al-Luma’ bahwa para Ahlu Shafwah (Ahli Sufi/Mistik) mengambil 

hakikat daripada ayat-ayat Al-Qur’an secara lahir dan batin. Dan mereka mengamalkan keseluruhan yang telah mereka 

ketahui. Kemudian Allah SWT menganugerahkan ilmu hikmah karena hati para Ahlu Shafwah telah terbuka. 

Dalam menasirkan ayat al-Qur’an al-Naisaburi menggunakan dua macam penafsiran, pertama beliau mentafsirkan 

ayat al-Qur’an sesuai makna zahir dan kemudian dilanjutkan secara terpisah dengan menafsirkan ayat al-Qur’an dengan 

menggunakan penafsiran isyari yang seringkali diawali dengan kalimat “ الإشارة  أهل  قال ” (berkata ahli isyarah) atau”  التأويل”, 

diantara contoh penafsiran isyari (simbolik/sufistik) pada kitab tafsir beliau yang berjudul Gharaib al-Qur'an wa Raghaib al-

Furqan adalah pada surah al-Baqarah ayat 72-73 : 

تمُ   نَف سًا قتَلَ تمُ   وَاِذ   ُ  فِي هَا   فاَدّٰرَء  رِج   وَاللّّٰ ا مُخ  نَ   كُن تمُ   مَّ تمُُو  تكَ   

Artinya: (Ingatlah) ketika kamu membunuh seseorang lalu kamu saling tuduh tentang itu. Akan tetapi, Allah 

menyingkapkan apa yang selalu kamu sembunyikan. 

هُ  فَقلُ ناَ رِبوُ  يِ  كَذٰلِكَ  ببَِع ضِهَا   اض  ُ  يحُ  تٰى اللّّٰ نَ  لَعلََّكُم   اٰيٰتهِ وَيرُِي كُم   ال مَو  تعَ قِلوُ   

Artinya: Lalu, Kami berfirman, “Pukullah (mayat) itu dengan bagian dari (sapi) itu!” Demikianlah Allah menghidupkan 

(orang) yang telah mati, dan Dia memperlihatkan kepadamu tanda-tanda (kekuasaan-Nya) agar kamu mengerti. 

Dalam ayat tersebut pada kalimat   نَف سًا قتَلَ تمُ   وَاِذ  ("Pembunuhan jiwa") dimaknai secara isyari oleh al-Naisaburi sebagai 

kematian hati, kemudian pada kalimat   ُتم فِي هَا   فاَدّٰرَء   (“lalu kamu saling tuduh tentang itu”) dimaknai sebagai bentuk 

kebingungan manusia dalam mencari penyebab rusaknya hati, kemudian pada kalimat  ُه رِبوُ  بِبَع ضِهَا   اض   (“Pukullah 

menggunakan bagian tubuh dari sapi”) dimaknai dengan Hidupkanlah hati yang mati dengan menyembelih nafsu 

menggunakan pisau kejujuran dan dzikir yang terus-menerus, maka hati pun hidup kembali dengan izin Allah. 

 

Metode Penafsiran Zahir–Isyari al-Naisaburi 

Model penafsiran al-Naisaburi disusun dalam dua tahapan yang disajikan secara berurutan namun terpisah jelas: 

1. Penafsiran Zahir (tekstual) 

Penafsiran ini memuat penjelasan lafadz, asbabun nuzul, konteks kisah, serta makna literal ayat. Tahapan ini menjadi 

fondasi dan jembatan untuk pemaknaan berikutnya. 

2. Penafsiran Isyari (sufistik) 

Bagian ini diawali dengan frasa “ الإشارة  أهل قال ” atau ”  التأويل”  yang menandakan beralihnya penafsiran ke makna 

simbolik. Pada tahap ini al-Naisaburi mengungkap makna ruhani, refleksi moral, dan pesan penyucian jiwa tanpa menafikan 

makna zahir sebelumnya. Pembaca diberikan ruang pemahaman lebih luas melalui simbolisme spiritual ayat. 

Analisis terhadap penafsiran al-Naisaburi menunjukkan keunikan dan kedalaman metodologi tafsir yang beliau 

terapkan. Dalam menafsirkan ayat tentang pembunuhan dalam Surah al-Baqarah, misalnya, al-Naisaburi tidak berhenti 

pada pemaparan fakta sejarah dan hukum lahiriah. Melalui tafsir isyari, kisah pembunuhan dipahami sebagai simbol 

kematian hati akibat dominasi hawa nafsu dan lemahnya kesadaran spiritual. Dengan demikian, peristiwa lahiriah dialihkan 

menjadi pelajaran ruhani yang mengajak manusia untuk melakukan introspeksi dan pembenahan diri. 

Dalam kerangka ini, kematian tidak hanya dimaknai sebagai hilangnya nyawa secara fisik, tetapi juga sebagai 

metafora degradasi moral dan spiritual manusia. Dzikir, kejujuran, kesungguhan dalam mujahadah, serta pengendalian 

hawa nafsu dipahami sebagai bentuk “penyembelihan batin” yang mampu menghidupkan kembali hati yang mati. Penafsiran 



Copyright © 2025: Cahyo Muliawan, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh. 2025 | The Ẓāhir–Ishārī Method … 

249 

semacam ini menegaskan bahwa tafsir isyari al-Naisaburi tidak berhenti pada simbolisme abstrak, melainkan berorientasi 

pada pendidikan ruhani dan transformasi etis.  

Lebih jauh, model penafsiran zahir–isyari al-Naisaburi mengonfirmasi bahwa Al-Qur’an memiliki kedalaman makna 

yang bersifat multilapis. Tafsir zahir berfungsi mengokohkan aspek normatif, historis, dan tekstual, sedangkan tafsir isyari 

membuka ruang transformasi batin dan pendalaman hikmah. Hal ini membuktikan bahwa pendekatan sufistik bukanlah 

bentuk penolakan terhadap makna literal, tetapi justru upaya memperkaya pemahaman Al-Qur’an agar lebih membumi 

dalam kehidupan spiritual manusia. 

Dalam konteks kontemporer, metode penafsiran ini memiliki relevansi yang kuat, terutama di tengah krisis 

spiritual dan kekeringan nilai yang dialami masyarakat modern. Tafsir isyari al-Naisaburi menawarkan kerangka 

metodologis bagi kajian Qur’ani yang tidak hanya menempatkan Al-Qur’an sebagai teks normatif dan legalistik, tetapi juga 

sebagai sumber terapi ruhani yang mampu menuntun manusia menuju penyucian jiwa dan kedalaman makna hidup. 

 

KESIMPULAN 

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam memiliki struktur makna yang bersifat multidimensional, mencakup 

dimensi tekstual, etis, dan spiritual. Dinamika penafsiran al-Qur'an yang melahirkan beragam corak tafsir merupakan 

refleks dan perkembangan intelektualisme Islam dalam merespons kebutuhan pemahaman umat terhadap wahyu Ilahi. 

Dalam konteks tersebut, tafsir sufi, khususnya tafsir isyari, menempati posisi penting sebagai pendekatan yang berupaya 

mengungkap makna batin ayat-ayat al-Qur'an tanpa menafikan makna zahirnya. 

Tafsir Gharaib al-Qur'an wa Raghaib al-Furqan karya al-Naisaburi merepresentasikan model tafsir sufi isyari yang 

disusun dengan kerangka metodologis yang relatif sistematis dan berhati-hati. Al-Naisaburi menempatkan penafsiran isyari 

sebagai tahap lanjutan setelah penafsiran zahir, sehingga makna simbolik dan spiritual yang dihadirkan tetap berada dalam 

koridor makna tekstual al-Qur'an serta kaidah penafsiran yang mapan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa tafsir isyari 

dalam karya al-Naisaburi berfungsi sebagai pendalaman dan pengayaan makna, bukan sebagai substitusi terhadap makna 

literal ayat. 

Dengan demikian metode tafsir zahir-isyari yang diterapkan al-Naisaburi menegaskan adanya integrasi antara 

dimensi rasional-tekstual dan spiritual-batin dalam memahami al-Qur'an. Model penafsiran ini memiliki relevansi signifikan 

bagi kajian tafsir kontemporer, terutama dalam upaya membangun pemahaman al-Qur'an yang holistik dan responsif 

terhadap tantangan kisis spiritual masyarakat modern. Tafsir al-Naisaburi oleh karena itu layak diposisikan sebagai salah 

satu kontribusi penting dalam khazanah tafsir Islam yang menggatungkan ketajaman intelektual dengan kedalaman 

spiritual. 

 

REFERENSI 

Al-‘Ak, K. A. R. (1986). Ushul al-tafsir wa qawa‘iduh. Beirut: Dar al-Nafa’is. 

Al-Naisaburi. (1996). Gharaib al-Qur’an wa raghaib al-furqan (Juz 1). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Al-Suyuthi, J. (2003). Al-itqan fi ‘ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Zahabi, M. H. (2010). Al-tafsir wa al-mufassirun (Jilid 1). Kairo: Maktabah Wahdiyah. 

Asy-Shirbashi, A. (1996). Sejarah tafsir Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Hadi, I., & Ridwan, A. R. (2024). Tafsir bil isyari dan kitab tafsir bil isyari serta penafsirannya. Lughoti: Jurnal Pendidikan 

Bahasa Arab, 6(2). 

Hidayatullah, S. (2000). Intelektualisme dalam perspektif neo-modernisme. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya. 



SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 246–250      |  e-ISSN: 2985-3656 

250 

Ibn ‘Ajibah. (2002). Al-bahr al-madid fi tafsir al-Qur’an al-majid. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Ibn Katsir. (1999). Tafsir al-Qur’an al-‘azhim. Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn Taymiyyah. (1998). Muqaddimah fi ushul al-tafsir. Beirut: Dar Ibn Hazm. 

Izutsu, T. (1997). Relasi Tuhan dan manusia: Pendekatan semantik terhadap Al-Qur’an. Jakarta: Tiara Wacana. 

Khaldun, I. (2004). Muqaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Fikr. 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui Transformasi Digital Dengan Pendekatan 

Manajemen Pendidikan Islam Di Era Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50. 

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: Education Curiosity, 1(1), 265-278. 

Ngalimun, N., Rahman, N. F., & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran Kepemimpinannya di Pesantren. 

Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1), 13-24. 

Rahman, F. (1985). Islam dan modernitas: Tentang transformasi intelektual. Bandung: Pustaka. 

Rumi, J. (2001). Matsnawi al-ma‘nawi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah tafsir. Tangerang: Lentera Hati. 

Sofyan, M. (2015). Tafsir wal mufassirun. Medan: Perdana Publishing. 

Suprapti, S., Ilmiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah Learning Management to Explore the 

Potential of Madrasah Students. Budapest International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 

4664-4673. 

Syadzili, A. al-H. (1998). Risalah tasawuf. Kairo: Dar al-Ma‘arif. 

Zamakhsyari, A. al-Q. (2009). Al-kasysyaf ‘an haqa’iq al-tanzil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Zarqani, M. A. al-‘A. (2005). Manahil al-‘irfan fi ‘ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr. 

 


