SULTAN ADAM: JURNAL HUKUM DAN SOSIAL

DOI: https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.157|

METODE PENAFSIRAN ZAHIR-ISYARI DALAM GHARAIB AL-
QUR'AN WA RAGHAIB AL-FURQAN: ANALISIS TAFSIR AL-
NAISABURI ATAS QS. AL-BAQARAH: 72-73

The Zahir-Ishari Method of Interpretation in Ghara'ib al-Qur’an wa
Ragha'ib al-Furqgan: An Analysis of al-Naysabdarr’s Tafsir of

Q.S. al-Baqarah (2): 72-73

Cahyo Muliawan'"
Khairil Anwar?

Taufik Warman
Mahfuzh?

*I-3 Universitas Islam Negeri
Palangka Raya, Indonesia

*email:
cahyomuliawan@gmail.com

Lisensi:CC-BY@

Kata Kunci:
Tafsir al-Naisaburi,
Gharaib al-Qur’an,
Tafsir Isyari,
Sufistik,
Al-Bagarah

Keywords:

Tafsir al-Naisaburi,
Gharaib al-Qur’an,
Ishari Exegesis,
Sufism,
Al-Baqarah

Abstrak

Kajian terhadap metodologi penafsiran al-Qur'an terus berkembang seiring
munculnya berbagai corak pemikiran ulama. Al-Naisaburi sebagai salah seorang
mufassir klasik menawarkan metode penafsiran yang unik melalui karyanya Gharaib al-
Qur'an wa Raghaib al-Furqan, yakni dengan menggabungkan tafsir zahir (tekstual) dan
tafsir isyari (sufistik) dalam satu rangkaian penafsiran. Penelitian ini menggunakan
metode penelitian kualitatif kepustakaan (library research) dengan pendekatan
deskriptif-analitis untuk menelaah pola penafsiran al-Naisaburi terhadap QS. al-
Baqarah: 72-73. Data dikumpulkan dari karya tafsir primer serta literatur pendukung
mengenai tafsir isyari dan metodologi tafsir. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-
Naisaburi memulai penafsiran dengan makna zahir, kemudian dilanjutkan dengan
penafsiran isyari sebagai pendalaman makna batin yang bernilai spiritual dan etis.
Kajian ini menegaskan bahwa model penafsiran al-Naisaburi penting dalam
mengembangkan paradigma tafsir integratif yang tidak hanya memuat makna literal
teks, tetapi juga membuka dimensi tazkiyatun nafs (pembersihan hati) melalui
simbolisme Qur'ani.

Abstract

Studies on the methodology of Qur’anic interpretation have continued to develop alongside
the emergence of diverse scholarly approaches. Al-Naisaburi, as one of the classical Qur’anic
exegetes, offers a distinctive interpretative method through his work Gharaib al-Qur'an wa
Raghaib al-Furqan, which integrates both zahir (textual) interpretation and ishari (Sufi-
symbolic) interpretation within a single exegetical framework. This study employs a
qualitative library research method using a descriptive-analytical approach to examine al-
Naisaburi’s interpretative pattern of QS. al-Baqarah: 72—73. The data are derived from
primary exegetical sources as well as supporting literature on ishari exegesis and Qur’anic
hermeneutics. The findings indicate that al-Naisaburi begins his interpretation with the literal
(zahir) meaning of the text, followed by ishari interpretation as a means of deepening its
inner, spiritual, and ethical dimensions. This study affirms that al-Naisaburi’s interpretative
model is significant in developing an integrative paradigm of Qur’anic exegesis that not only
conveys the literal meaning of the text but also opens the dimension of tazkiyat al-nafs
(purification of the heart) through Qur’anic symbolism.

[ Submit Tgl.: 15-Desember-2025 | Diterima Tgl.: 16-Desember-2025 | Diterbitkan Tgl.: 17-Desember-2025 |

PENDAHULUAN

Al-Qur’an merupakan kitab suci dan sebagai sumber hirarki pertama dalam tuntunan beragama Islam, menurut
Syarif Hidayatullah bagi dunia intelektual Islam Al-Qur’an adalah Magnum Opus bagi perkembangan segala pengetahuan.

Dari penafsiran, merefleksikan kandungan Al-Qur’an hingga diformulasikan menjadi suatu bentuk aturan-aturan dalam


https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.1571
mailto:cahyomuliawan@gmail.com

Copyright © 2025: Cahyo Muliawan, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh. 2025 | The Zahir—Ishari Method ...

agama Islam. Pandangan ini ia mengutip kepada Fazlul Rahman bahwa segala konsep penafsiran Al-Qur’an merupakan
bentuk hakikat yang dikenal dengan istilah Intelektualisme Islam.

Dalam perkembangannya, tafsir al-Qur’an terbagi ke dalam berbagai corak dan pendekatan yang lahir dari dinamika
intelektual serta spiritual umat Islam, dengan kontribusi besar para ulama dan cendekiawan dalam memaknai wahyu llahi.
Salah satu corak yang menonjol adalah tafsir sufi, yang menekankan dimensi batin dan pengalaman spiritual dalam
memahami al-Qur’an. Kontribusi tokoh-tokoh seperti Sahl al-Tustari, al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Jalaluddin Rumi
menunjukkan bahwa tafsir sufi memiliki peran signifikan dalam membentuk pemahaman spiritual Islam.

Diantara kelompok sufi ada yang mendakwakan bahwa riyadhah (latihan) ruhani yang dilakukan seorang sufi bagi
dirinya akan menyampaikan ke suatu tingkatan di mana ia dapat menyikapkan isyarat-isyarat qudus yang terdapat di balik
ungkapan-ungkapan Qur'an, dan akan tercurah pula ke dalam hatinya dari limpahan ghaib, pengetahuan subhani yang
dibawa ayat-ayat itulah yang disebut Tafsir al-Isyari.

Di antara tafsir yang menggunakan metode isyari adalah Tafsir al-Naissaburi, khususnya Gharda’ib al-Qur'an wa
Raga’ib al-Furqan. Tafsir ini dikategorikan sebagai tafsir sufi isyari karena memuat penafsiran simbolik yang menyingkap
makna batin ayat. Namun, inti pendekatan al-Naisaburi terletak pada kehati-hatian metodologisnya, penafsiran isyari tidak
dijadikan sebagai makna tunggal Al-Qur’an, melainkan ditempatkan sebagai tahap akhir setelah penafsiran zahir. Dengan
demikian, tafsir isyari dalam karya al-Naisaburi berfungsi sebagai pengayaan makna spiritual tanpa menafikan makna literal
dan kaidah penafsiran yang mapan.

Tafsir al-Naisaburi merupakan sebuah kitab tafsir yang berocorak sufi isyari. Tafsir sufi isyari adalah usaha
menakwilkan ayat-ayat al-Qur'an yang berbeda dari makna lahimya, melalui isyarat-isyarat rahasia yang ditangkap oleh
pelaku suluk atau ahli ilmu serta maknanya dapat disesuaikan dengan kehendak makna lahir ayat al-Qur'an.

Al-Naisaburi merupakan seorang mufassir terkemuka pada masanya yang dikenal sebagai cendekiawan dengan
keluasan intelektual dan kedalaman spiritual. la tidak hanya dikenal sebagai ahli pikir dan filsuf yang mumpuni, tetapi juga
sebagai penghafal al-Qur’an yang memiliki penguasaan mendalam dalam ilmu qira’at. Reputasi keilmuannya sejalan dengan
kualitas kepribadian yang mencerminkan nilai-nilai wara‘, takwa, zuhud, serta akhlak yang luhur. Penisbahan al-Naisaburi
sebagai tokoh mufassir semakin kuat karena kontribusinya dalam melahirkan karya tafsir yang monumental, yang
menunjukkan perpaduan antara ketajaman intelektual dan kedalaman spiritual dalam memahami ayat-ayat al-Qur’an.

Kedalaman dan keragaman sumber rujukan yang digunakan al-Naisaburi dalam Ghara’ib al-Qur'dn wa Raga’ib al-
Furgan menunjukkan kualitas ilmiah tafsir tersebut dan menjadikannya layak untuk dikaji secara akademik. Penelitian ini
bertujuan mengkaji dan menganalisis metode penafsiran zahir—isyari yang ia terapkan, serta menelaah kecenderungan
penafsirannya melalui studi kasus QS. al-Baqarah ayat 72-73.

Pembahasan tulisan ini adalah corak dari penafsiran Al-Qur’an yaitu corak Tafsir isyari dari al-Naisaburi atas QS.
al-Baqarah: 72-73. Pada Jurnal yang ditulis oleh Irpan Hadi dan Agus Rifgi Ridwan. Kita dapat melihat definisi tentang
Tafsir Bi Isyari yang berarti sebuah metode mentakwil Al-Qur’an yang melihat sebuah makna dibalik sebuah makna.
Sebagian dari kita hanya mengenal Al-Qur’an pada posisi arti tekstual kemudian melihat makna tafsir pada umumnya.

Namun, Tafsir Bi Isyari mengupas makna dengan Isyarat Khafi (samar) atau tersembunyi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif kepustakaan (library research) dengan pendekatan
deskriptif-analitis untuk menelaah pola penafsiran al-Naisaburi terhadap QS. al-Bagarah: 72-73.
HASIL DAN PEMBAHASAN

247



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 3 No.2, July-December (2025) | Page 246-250 | e-ISSN: 2985-3656

Tafsir al-Naisaburi surah al-Baqarah ayat 72-73

Kata Isyari menurut Ahmad Asy- Syirbashi adalah sebuah ilmu isyarat bagi kalangan orang sufi. Pengetahuan tentang
rahasia-rahasia yang ada pada Al-Qur’an mereka dapatkan melalui pengamalan dan pengalaman tertentu. la mengutip
pada pandangan Abu Nashr As-Sarraj At-Thusi di kitab Al-Luma’ bahwa para Ahlu Shafwah (Ahli Sufi/Mistik) mengambil
hakikat daripada ayat-ayat Al-Qur’an secara lahir dan batin. Dan mereka mengamalkan keseluruhan yang telah mereka
ketahui. Kemudian Allah SWT menganugerahkan ilmu hikmah karena hati para Ahlu Shafwah telah terbuka.

Dalam menasirkan ayat al-Qur’an al-Naisaburi menggunakan dua macam penafsiran, pertama beliau mentafsirkan
ayat al-Qur’an sesuai makna zahir dan kemudian dilanjutkan secara terpisah dengan menafsirkan ayat al-Qur’an dengan
menggunakan penafsiran isyari yang seringkali diawali dengan kalimat “3,L3Y! Jal J&” (berkata ahli isyarah) atau” Js s,
diantara contoh penafsiran isyari (simbolik/sufistik) pada kitab tafsir beliau yang berjudul Gharaib al-Qur'an wa Raghaib al-
Furgan adalah pada surah al-Bagarah ayat 72-73 :

&30 S 2 A a5 T e o3 s 2 45

Artinya: (Ingatlah) ketika kamu membunuh seseorang lalu kamu saling tuduh tentang itu. Akan tetapi, Allah
menyingkapkan apa yang selalu kamu sembunyikan.

it Sl 20 05 el s (2 el Ty 5 e il

Artinya: Lalu, Kami berfirman, “Pukullah (mayat) itu dengan bagian dari (sapi) itu!” Demikianlah Allah menghidupkan
(orang) yang telah mati, dan Dia memperlihatkan kepadamu tanda-tanda (kekuasaan-Nya) agar kamu mengerti.

Dalam ayat tersebut pada kalimat U & 35 ("Pembunuhan jiwa") dimaknai secara isyari oleh al-Naisaburi sebagai
kematian hati, kemudian pada kalimat T #: 38 (“lalu kamu saling tuduh tentang itu”) dimaknai sebagai bentuk
kebingungan manusia dalam mencari penyebab rusaknya hati, kemudian pada kalimat éle-mx-u 558l (“Pukullah
menggunakan bagian tubuh dari sapi”) dimaknai dengan Hidupkanlah hati yang mati dengan menyembelih nafsu

menggunakan pisau kejujuran dan dzikir yang terus-menerus, maka hati pun hidup kembali dengan izin Allah.

Metode Penafsiran Zahir-Isyari al-Naisaburi

Model penafsiran al-Naisaburi disusun dalam dua tahapan yang disajikan secara berurutan namun terpisah jelas:
|.  Penafsiran Zahir (tekstual)

Penafsiran ini memuat penjelasan lafadz, asbabun nuzul, konteks kisah, serta makna literal ayat. Tahapan ini menjadi
fondasi dan jembatan untuk pemaknaan berikutnya.

2. Penafsiran Isyari (sufistik)

Bagian ini diawali dengan frasa “s_¥) Jal J& atau ” Jasid” yang menandakan beralihnya penafsiran ke makna
simbolik. Pada tahap ini al-Naisaburi mengungkap makna ruhani, refleksi moral, dan pesan penyucian jiwa tanpa menafikan
makna zahir sebelumnya. Pembaca diberikan ruang pemahaman lebih luas melalui simbolisme spiritual ayat.

Analisis terhadap penafsiran al-Naisaburi menunjukkan keunikan dan kedalaman metodologi tafsir yang beliau
terapkan. Dalam menafsirkan ayat tentang pembunuhan dalam Surah al-Baqarah, misalnya, al-Naisaburi tidak berhenti
pada pemaparan fakta sejarah dan hukum lahiriah. Melalui tafsir isyari, kisah pembunuhan dipahami sebagai simbol
kematian hati akibat dominasi hawa nafsu dan lemahnya kesadaran spiritual. Dengan demikian, peristiwa lahiriah dialihkan
menjadi pelajaran ruhani yang mengajak manusia untuk melakukan introspeksi dan pembenahan diri.

Dalam kerangka ini, kematian tidak hanya dimaknai sebagai hilangnya nyawa secara fisik, tetapi juga sebagai
metafora degradasi moral dan spiritual manusia. Dzikir, kejujuran, kesungguhan dalam mujahadah, serta pengendalian

hawa nafsu dipahami sebagai bentuk “penyembelihan batin” yang mampu menghidupkan kembali hati yang mati. Penafsiran

248



Copyright © 2025: Cahyo Muliawan, Khairil Anwar, & Taufik Warman Mahfuzh. 2025 | The Zahir—Ishari Method ...

semacam ini menegaskan bahwa tafsir isyari al-Naisaburi tidak berhenti pada simbolisme abstrak, melainkan berorientasi
pada pendidikan ruhani dan transformasi etis.

Lebih jauh, model penafsiran zahir—isyari al-Naisaburi mengonfirmasi bahwa Al-Qur’an memiliki kedalaman makna
yang bersifat multilapis. Tafsir zahir berfungsi mengokohkan aspek normatif, historis, dan tekstual, sedangkan tafsir isyari
membuka ruang transformasi batin dan pendalaman hikmah. Hal ini membuktikan bahwa pendekatan sufistik bukanlah
bentuk penolakan terhadap makna literal, tetapi justru upaya memperkaya pemahaman Al-Qur’an agar lebih membumi
dalam kehidupan spiritual manusia.

Dalam konteks kontemporer, metode penafsiran ini memiliki relevansi yang kuat, terutama di tengah krisis
spiritual dan kekeringan nilai yang dialami masyarakat modern. Tafsir isyari al-Naisaburi menawarkan kerangka
metodologis bagi kajian Qur’ani yang tidak hanya menempatkan Al-Qur’an sebagai teks normatif dan legalistik, tetapi juga

sebagai sumber terapi ruhani yang mampu menuntun manusia menuju penyucian jiwa dan kedalaman makna hidup.

KESIMPULAN

Al-Qur'an sebagai sumber utama ajaran Islam memiliki struktur makna yang bersifat multidimensional, mencakup
dimensi tekstual, etis, dan spiritual. Dinamika penafsiran al-Qur'an yang melahirkan beragam corak tafsir merupakan
refleks dan perkembangan intelektualisme Islam dalam merespons kebutuhan pemahaman umat terhadap wahyu llahi.
Dalam konteks tersebut, tafsir sufi, khususnya tafsir isyari, menempati posisi penting sebagai pendekatan yang berupaya
mengungkap makna batin ayat-ayat al-Qur'an tanpa menafikan makna zahirnya.

Tafsir Gharaib al-Qur'an wa Raghaib al-Furqan karya al-Naisaburi merepresentasikan model tafsir sufi isyari yang
disusun dengan kerangka metodologis yang relatif sistematis dan berhati-hati. Al-Naisaburi menempatkan penafsiran isyari
sebagai tahap lanjutan setelah penafsiran zahir, sehingga makna simbolik dan spiritual yang dihadirkan tetap berada dalam
koridor makna tekstual al-Qur'an serta kaidah penafsiran yang mapan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa tafsir isyari
dalam karya al-Naisaburi berfungsi sebagai pendalaman dan pengayaan makna, bukan sebagai substitusi terhadap makna
literal ayat.

Dengan demikian metode tafsir zahir-isyari yang diterapkan al-Naisaburi menegaskan adanya integrasi antara
dimensi rasional-tekstual dan spiritual-batin dalam memahami al-Qur'an. Model penafsiran ini memiliki relevansi signifikan
bagi kajian tafsir kontemporer, terutama dalam upaya membangun pemahaman al-Qur'an yang holistik dan responsif
terhadap tantangan kisis spiritual masyarakat modern. Tafsir al-Naisaburi oleh karena itu layak diposisikan sebagai salah
satu kontribusi penting dalam khazanah tafsir Islam yang menggatungkan ketajaman intelektual dengan kedalaman

spiritual.

REFERENSI

Al-‘Ak, K. A. R. (1986). Ushul al-tafsir wa qawa‘iduh. Beirut: Dar al-Nafa’is.

Al-Naisaburi. (1996). Gharaib al-Qur’an wa raghaib al-furqgan (Juz 1). Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyah.
Al-Suyuthi, J. (2003). Al-itqan fi ‘ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Zahabi, M. H. (2010). Al-tafsir wa al-mufassirun (Jilid 1). Kairo: Maktabah Wahdiyah.
Asy-Shirbashi, A. (1996). Sejarah tafsir Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Hadi, I., & Ridwan, A. R. (2024). Tafsir bil isyari dan kitab tafsir bil isyari serta penafsirannya. Lughoti: Jurnal Pendidikan
Bahasa Arab, 6(2).

Hidayatullah, S. (2000). Intelektualisme dalam perspektif neo-modernisme. Yogyakarta: Tiara VWacana Yogya.

249



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 3 No.2, July-December (2025) | Page 246-250 | e-ISSN: 2985-3656

Ibn ‘Ajibah. (2002). Al-bahr al-madid fi tafsir al-Qur’an al-magjid. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyah.

Ibn Katsir. (1999). Tdfsir al-Qur’an al-‘azhim. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Taymiyyah. (1998). Mugaddimah fi ushul al-tafsir. Beirut: Dar Ibn Hazm.

Izutsu, T. (1997). Relasi Tuhan dan manusia: Pendekatan semantik terhadap Al-Qur’an. Jakarta: Tiara Wacana.
Khaldun, I. (2004). Mugaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Fikr.

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui Transformasi Digital Dengan Pendekatan
Manajemen Pendidikan Islam Di Era Society 5.0. Jurnal Terapung: llmu-limu Sosial, 5(1), 41-50.

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya limiah. EduCurio: Education Curiosity, 1(1), 265-278.

Ngalimun, N., Rahman, N. F.,, & Latifah, L. (2020). Dakwah KH. Zainuri HB dan Peran Kepemimpinannya di Pesantren.
Sahafa Journal of Islamic Communication, 3(1), 13-24.

Rahman, F. (1985). Islam dan modernitas: Tentang transformasi intelektual. Bandung: Pustaka.
Rumi, J. (2001). Matsnawi al-ma‘nawi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyah.

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah tafsir. Tangerang: Lentera Hati.

Sofyan, M. (2015). Tdfsir wal mufassirun. Medan: Perdana Publishing.

Suprapti, S., lImiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah Learning Management to Explore the
Potential of Madrasah Students. Budapest International Research and Critics Institute-Journal (BIRCl-Journal), 5(1),
4664-4673.

Syadzili, A. al-H. (1998). Risalah tasawuf. Kairo: Dar al-Ma‘arif.
Zamakhsyari, A. al-Q. (2009). Al-kasysyaf ‘an haqa’iq al-tanzil. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyah.
Zargani, M. A. al-‘A. (2005). Manathil al-irfan fi ‘ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr.

250



