
SULTAN ADAM: JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL 
DOI: https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.1581 

 

 

 
 

METODE PEMAHAMAN HADITS PENDEKATAN MAQĀSHIDĪ 
BERBASIS TUJUAN SYARIAT 

 

The Maqāṣid-Based Method of Understanding Hadith An Approach 

Grounded in the Objectives of Islamic Law 
 
 

Latifah1* 

Abdul Helim2 

Ahmad Supriadi3 

*1-3 Universitas Islam Negeri 

Palangka Raya, Indonesia 

*email: 

latifahhusien49@gmail.com   

Lisensi:CC-BY  

 Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam konsep, landasan 

epistemologis, urgensi, serta implikasi pendekatan maqāshidī dalam memahami 

hadits, sekaligus menunjukkan relevansinya bagi pengembangan studi hadis modern. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Data diperoleh dari sumber primer berupa kitab-kitab hadits 

mu‘tabar serta sumber sekunder berupa kitab syarah hadits, karya ushul fikih, dan 

literatur maqāshid al-syarī‘ah klasik maupun kontemporer. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi, kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis 

dengan mengombinasikan analisis tekstual, kontekstual, dan maqāshidī. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pendekatan maqāshidī merupakan metode 

pemahaman hadits yang tidak berhenti pada aspek lafaz teks, tetapi menekankan 

penggalian tujuan, hikmah, dan nilai kemaslahatan yang terkandung di dalamnya. 

Pendekatan ini memiliki landasan epistemologis yang kuat dalam tradisi keilmuan 

Islam dan berfungsi sebagai jembatan antara teks hadits dan realitas kontemporer. 

Selain itu, pendekatan maqāshidī terbukti memiliki urgensi tinggi dalam menghindari 

formalisme tekstual, memperkuat moderasi beragama, serta membuka ruang ijtihad 
kontekstual yang bertanggung jawab. Secara metodologis dan praktis, pendekatan ini 

berimplikasi pada rekontekstualisasi hadis, integrasi kajian hadis dan ushul fikih, serta 

penguatan relevansi hadis sebagai sumber etika, hukum, dan solusi bagi problem 

kemanusiaan modern. 

 

Kata Kunci: 
Hadits,  

Maqāshid Al-Syarī‘ah,  

Pemahaman Hadits, Berbasis 

Tujuan Syariat 

 

Keywords: 

Hadith,  

Maqāshid Al-Sharī‘ah, 

Understanding of Hadith, 

Objectives-Based Approach 

  

Abstract 

This study aims to examine in depth the concept, epistemological foundations, urgency, and 

implications of the maqāshidī approach in understanding hadith, while also demonstrating 

its relevance to the development of modern hadith studies. The research employs a 

qualitative approach with a library research design. Data are obtained from primary sources 

in the form of authoritative hadith collections, as well as secondary sources including hadith 

commentaries (sharḥ al-ḥadīth), works on uṣūl al-fiqh, and classical and contemporary 

literature on maqāshid al-sharī‘ah. Data collection is conducted through documentation 

techniques and analyzed using a descriptive-analytical method that integrates textual, 

contextual, and maqāshidī analyses. The findings indicate that the maqāshidī approach 

constitutes a method of understanding hadith that does not stop at the level of textual 

wording but emphasizes the exploration of purposes, wisdom, and values of public benefit 

(maṣlaḥah) embedded within the texts. This approach possesses a strong epistemological 

foundation within the Islamic intellectual tradition and functions as a bridge between hadith 

texts and contemporary realities. Moreover, the maqāshidī approach demonstrates 

significant urgency in avoiding textual formalism, strengthening religious moderation, and 

opening space for responsible contextual ijtihād. Methodologically and practically, this 

approach has implications for the recontextualization of hadith, the integration of hadith 

studies and uṣūl al-fiqh, and the reinforcement of the relevance of hadith as a source of 

ethics, law, and solutions to contemporary humanitarian problems. 

  

Submit Tgl.: 23-Desember-2025 Diterima Tgl.: 24-Desember-2025 Diterbitkan Tgl.: 30- Desember-2025 

 

https://doi.org/10.71456/sultan.v3i2.1581
mailto:latifahhusien49@gmail.com


SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 251–259       |  e-ISSN: 2985-

3656 

252 

PENDAHULUAN 

Hadits menempati posisi sentral dalam bangunan ajaran Islam sebagai sumber hukum dan pedoman kehidupan 

kedua setelah al-Qur’an. Ia tidak hanya berfungsi sebagai legitimasi normatif atas praktik keagamaan, tetapi juga sebagai 

medium penjelas (bayān), perinci (tafṣīl), dan penegas (ta’kīd) terhadap pesan-pesan universal al-Qur’an. Al-Ghazali dalam 

al-Risālah (1979) menegaskan bahwa Sunnah Nabi tidak dapat dipisahkan dari al-Qur’an karena keduanya saling 

melengkapi dalam membentuk sistem nilai dan hukum Islam yang utuh. Oleh karena itu, pemahaman terhadap hadits 

menjadi aspek krusial dalam memastikan keberlanjutan ajaran Islam yang autentik sekaligus aplikatif. 

Namun demikian, kompleksitas hadits sebagai teks keagamaan tidak selalu memungkinkan untuk dipahami secara 

literal (ẓāhir al-naṣṣ). Dalam banyak kasus, pembacaan tekstual terhadap hadits justru melahirkan ketegangan antara 

norma normatif dan realitas sosial yang terus berubah. Perbedaan konteks historis, sosial, dan kultural antara masa Nabi 

dan masyarakat kontemporer sering kali menimbulkan problem epistemologis dan metodologis dalam penerapan hadits. 

Pemahaman yang terlalu harfiah berpotensi melahirkan sikap keagamaan yang rigid, ahistoris, dan bahkan kontraproduktif 

terhadap tujuan utama syariat Islam itu sendiri, yaitu menghadirkan kemaslahatan bagi manusia. 

Keterbatasan pendekatan literal tersebut mendorong perlunya metode interpretasi yang lebih holistik, 

kontekstual, dan berorientasi pada tujuan hukum Islam. Dalam konteks inilah pendekatan maqāshidī memperoleh 

relevansinya. Pendekatan ini menekankan bahwa pemahaman hadits tidak cukup berhenti pada aspek tekstual, tetapi 

harus diarahkan pada tujuan-tujuan mendasar yang ingin dicapai oleh syariat (maqāshid al-syarī‘ah). Al-Syāṭibī (1997) 

menegaskan bahwa seluruh ketentuan syariat Islam pada hakikatnya bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan (jalb al-

maṣāliḥ) dan mencegah kerusakan (dar’ al-mafāsid). Ia merumuskan lima tujuan pokok syariat (al-ḍarūriyyāt al-khams), 

yakni menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl), yang 

menjadi fondasi utama dalam menilai validitas dan relevansi suatu hukum. 

Dalam kerangka ini, hadits tidak diposisikan sebagai teks statis, melainkan sebagai pesan normatif yang memiliki 

dimensi tujuan, nilai, dan etika. Ibn ‘Āshūr (2006) menegaskan bahwa maqāshid merupakan “ruh” syariat yang harus digali 

secara serius dalam memahami hadits. Tanpa penelusuran terhadap maqāshid, teks hadits berisiko dipahami secara kaku 

dan terlepas dari spirit kemanusiaan yang menjadi inti ajaran Islam. Pendekatan maqāshidī memungkinkan integrasi antara 

teks, konteks, dan tujuan, sehingga pemahaman hadits dapat selaras dengan nilai keadilan, keseimbangan, dan kemanusiaan 

universal. 

Yusuf al-Qarḍāwī (1996) bahkan memperingatkan bahwa pemahaman hadits yang mengabaikan maqāshid al-

syarī‘ah dapat melahirkan praktik keagamaan yang parsial, eksklusif, dan bertentangan dengan prinsip Islam sebagai 

raḥmatan lil-‘ālamīn. Ia menekankan pentingnya membedakan antara tujuan tetap (thawābit) dan sarana yang bersifat 

dinamis (mutaghayyirāt) dalam memahami teks-teks hadits. Dengan demikian, pendekatan maqāshidī berfungsi sebagai 

instrumen kritis untuk menjaga keseimbangan antara kesetiaan pada teks dan kepekaan terhadap realitas sosial. 

Pada level kajian akademik lanjutan, khususnya dalam studi hadis kontemporer, pendekatan maqāshidī dipandang 

sebagai kebutuhan metodologis yang tidak terelakkan. Arkoun (1994) menekankan bahwa maqāshid harus ditempatkan 

sebagai kerangka epistemologis dalam memahami hukum Islam, termasuk hadits, agar teks-teks keagamaan tidak terjebak 

dalam pembacaan ideologis dan ahistoris. Pendekatan ini membuka ruang bagi pemahaman yang lebih rasional, 

kontekstual, dan responsif terhadap tantangan zaman modern, seperti isu keadilan sosial, hak asasi manusia, pluralisme, 

dan perubahan sosial. 



Copyright © 2025: Latifah, Abdul Helim, & Ahmad Supriadi. 2025 | The Maqāṣid-Based Method … 

253 

Dengan demikian, pendekatan maqāshidī hadir sebagai jembatan epistemologis antara teks hadits dan realitas 

kehidupan manusia modern. Ia menjaga harmoni antara otoritas wahyu dan tuntutan kemaslahatan, sehingga hadits tetap 

berfungsi sebagai pedoman hidup yang relevan, aplikatif, dan berorientasi pada nilai keadilan, kemanusiaan, serta 

kemaslahatan universal. Pendekatan ini tidak hanya memperkaya khazanah metodologi pemahaman hadits, tetapi juga 

mempertegas peran hadits sebagai sumber ajaran Islam yang hidup, dinamis, dan transformatif. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Pendekatan 

kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada pemaknaan, penafsiran, dan penggalian tujuan normatif yang 

terkandung dalam teks-teks hadits, khususnya melalui pendekatan maqāshid al-syarī‘ah. Penelitian kepustakaan 

memungkinkan peneliti untuk menelaah sumber-sumber primer dan sekunder secara mendalam guna memperoleh 

pemahaman komprehensif tentang hadits serta kerangka teoritis maqāshidī yang relevan dengan konteks kajian. 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer berupa hadits-hadits yang relevan 

dengan tema penelitian yang bersumber dari kitab-kitab hadits mu‘tabar, seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, serta 

kitab Sunan lainnya. Sementara itu, data sekunder meliputi kitab-kitab syarah hadits, karya usul fikih, dan literatur 

maqāshid al-syarī‘ah baik klasik maupun kontemporer, termasuk pemikiran al-Syāṭibī, Ibn ‘Āshūr, al-Ghazali, Yusuf al-

Qarḍāwī, dan sarjana modern lainnya yang relevan dengan studi hadits dan metodologi maqāshidī. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan cara menelusuri, mengidentifikasi, dan mencatat 

teks-teks hadits serta literatur ilmiah yang berkaitan dengan fokus penelitian. Data yang telah terkumpul kemudian 

dianalisis secara deskriptif-analitis dengan mengombinasikan analisis tekstual dan kontekstual. Analisis tekstual digunakan 

untuk memahami makna lafaz hadits secara linguistik, sedangkan analisis kontekstual diarahkan pada penelusuran latar 

historis dan sosial kemunculan hadits (asbāb al-wurūd). 

Tahap selanjutnya adalah analisis maqāshidī, yaitu mengaitkan kandungan hadits dengan tujuan-tujuan utama syariat 

Islam (maqāshid al-syarī‘ah), khususnya al-ḍarūriyyāt al-khams, guna mengungkap nilai kemaslahatan yang ingin 

diwujudkan oleh hadits. Hasil analisis tersebut kemudian disintesiskan untuk menghasilkan pemahaman hadits yang 

holistik, kontekstual, dan relevan dengan realitas kehidupan kontemporer. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber 

dengan membandingkan teks hadits, penjelasan ulama klasik, dan pandangan sarjana kontemporer, sehingga interpretasi 

yang dihasilkan memiliki dasar akademik yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Definisi Metode Pemahaman Hadits Berbasis Pendekatan Maqāshidī 

Metode pemahaman hadits berbasis pendekatan maqāshidī merupakan suatu kerangka interpretasi yang tidak 

berhenti pada redaksi (lafẓ) teks, tetapi berusaha menggali maksud, hikmah, dan tujuan syariat di baliknya. Arifin, (2015). 

Istilah maqāshid al-syarī‘ah secara terminologis mengacu pada tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai oleh hukum Islam, 

yaitu tercapainya kemaslahatan dan tercegahnya kerusakan dalam kehidupan manusia. Dengan demikian, pendekatan 

maqāshidī tidak menjadikan teks sebagai akhir dari pemahaman, tetapi sebagai pintu masuk menuju pemaknaan substansial 

yang lebih luas dan kontekstual. 



SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 251–259       |  e-ISSN: 2985-

3656 

254 

Dalam ranah hadis, metode ini memposisikan riwayat Nabi bukan hanya sebagai aturan normatif yang bersifat 

tetap, tetapi sebagai pedoman universal yang memiliki relevansi lintas ruang dan waktu. Muhammad, (1997). Hal ini 

didasarkan pada kenyataan bahwa tidak semua hadits lahir dalam situasi yang seragam. Banyak di antaranya yang muncul 

untuk merespons kondisi sosial, kebudayaan, tradisi lokal, atau situasi khusus umat pada masa Nabi. Karena itu, 

pendekatan maqāshidī menghindarkan pemahaman yang kaku dan tekstual semata, serta membuka ruang bagi 

rekonstruksi makna berdasarkan maksud syariat. 

Pendekatan ini tidak menafikan pentingnya teks atau otentisitas hadis. Justru, pendekatan maqāshidī meneguhkan 

posisi hadis sebagai sumber hukum dan petunjuk kehidupan dengan menaruh perhatian pada keterkaitan antara teks dan 

konteks. Al-Juwayni (1997). Melalui metode ini, hadis tidak hanya dipahami secara literal, tetapi juga dianalisis berdasarkan 

nilai-nilai syariat yang bersifat universal, seperti keadilan, kemanusiaan, keteraturan sosial, perlindungan hak, dan 

kesejahteraan. 

Ibn ‘Āshūr (2006) menegaskan bahwa maqāshid harus dijadikan basis epistemologis dalam istinbāṭ, penafsiran, dan 

pengembangan hukum Islam, termasuk dalam kajian hadis. Menurutnya, maqāshid merupakan “ruh” dari syariat, sehingga 

tanpa mengacu pada tujuan-tujuan mendasar tersebut, pemahaman terhadap teks berpotensi menyimpang atau menjadi 

reduksionis. Oleh karena itu, pendekatan maqāshidī bukanlah bentuk relativisme atau liberalisasi pemahaman, melainkan 

reinterpretasi yang bertanggung jawab dan sejalan dengan prinsip kemaslahatan yang digariskan oleh syariat. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, hadis dipahami dalam kerangka maslahat (jalb al-maṣāliḥ) dan pencegahan 

mafsadat (dar’ al-mafāsid). Artinya, penafsir tidak hanya menanyakan “apa bunyi teksnya?”, tetapi juga “mengapa teks itu 

disampaikan?” dan “tujuan apa yang hendak dicapai?”. Dengan cara ini, pemahaman hadis menjadi lebih hidup, solutif, dan 

responsif terhadap perkembangan zaman tanpa mengabaikan legitimasi keagamaannya. 

Pendekatan maqāshidī juga memosisikan hadis sebagai sumber etika sosial, bukan hanya hukum tekstual. 

Penekanan pada nilai-nilai universal dan tujuan syariat memungkinkan hadis diterapkan dalam berbagai konteks modern, 

seperti hukum keluarga, ekonomi, lingkungan, kesehatan, relasi sosial, dan teknologi. Dengan demikian, metode ini 

menjadi sarana untuk menjaga kontinuitas pesan profetik dalam menghadapi tantangan perubahan zaman. Ahmad, (2005). 

Pada akhirnya, pemahaman hadis berbasis maqāshidī merupakan upaya menjaga keseimbangan antara otentisitas 

teks dan relevansi praktisnya. Ia menghubungkan wahyu dengan realitas kehidupan, menghindari formalisme sempit, dan 

memastikan pesan syariat tetap membawa maslahat bagi manusia. Dengan cara tersebut, hadis tidak kehilangan 

kedudukannya sebagai pedoman hidup yang transenden, tetapi juga tetap aplikatif dalam konteks modern. Idis, (2014). 

 

B. Landasan Epistemologis dan Prinsip Dasar Pendekatan Maqāshidī dalam Memahami Hadits 

Pendekatan maqāshidī dalam memahami hadits memiliki akar epistemologis yang kuat dalam tradisi keilmuan Islam 

klasik, khususnya dalam disiplin ushul al-fiqh dan ulum al-hadits. Para ulama terdahulu telah menegaskan bahwa setiap 

ketentuan syariat memiliki tujuan (maqṣad) yang berkaitan dengan realisasi kemaslahatan manusia. Mohammad (1019). 

Al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt menegaskan bahwa maqāshid merupakan fondasi yang tidak dapat dipisahkan dari 

pemahaman hukum Islam. Oleh karena itu, memahami hadits melalui pendekatan maqāshidī bukanlah inovasi di luar 

tradisi, melainkan kelanjutan dari warisan metodologis klasik dengan aktualisasi yang lebih kontekstual. Auda, (2008) 

Secara epistemologis, pendekatan ini berdiri di atas tiga pilar utama.  

1. Pertama, teologis-normatif, yaitu keyakinan bahwa syariat diturunkan untuk mendatangkan kemaslahatan dan 

mencegah kerusakan (jalb al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid). Dalam kerangka ini, hadits dipahami bukan sebagai teks yang 



Copyright © 2025: Latifah, Abdul Helim, & Ahmad Supriadi. 2025 | The Maqāṣid-Based Method … 

255 

membatasi, tetapi sebagai instrumen yang mengarahkan umat menuju keselamatan, keadilan, dan kebaikan. Dengan 

demikian, hadis tidak boleh dipahami secara kaku sehingga menghasilkan dampak yang bertentangan dengan tujuan 

syariat. 

2. Kedua, rasional-tekstual, yaitu pendekatan yang tidak mempertentangkan antara akal dan nash. Akal diposisikan 

sebagai mitra dalam memahami pesan wahyu, bukan sebagai lawan. Teks hadis tetap dihormati, tetapi cara 

pembacaannya diarahkan untuk menangkap hikmah dan tujuan yang dikandungnya. Karena itu, pendekatan maqāshidī 

menghindari pemahaman reduksionis terhadap lafaz hadis, terutama ketika redaksinya berpotensi melahirkan praktik 

yang tidak maslahat. 

3. Ketiga, kontekstual-historis, yaitu penekanan pada pentingnya memahami sabab al-wurūd (sebab munculnya hadis), 

kondisi sosial masyarakat Arab saat itu, serta maqām al-khitāb atau sasaran pembicaraan Rasulullah. Pendekatan ini 

membantu membedakan antara hadis yang bersifat universal dengan yang hanya relevan pada konteks tertentu. 

Dengan demikian, hadis tidak diperlakukan secara ahistoris, tetapi dipahami dalam lintasan ruang dan waktu. 

Selain landasan epistemologis, pendekatan maqāshidī juga dibangun di atas sejumlah prinsip dasar. An-Naim (2008) 

1. Pertama, Tawḥīd al-Maqṣad, yaitu orientasi penafsiran hadis berdasarkan tujuan hakiki syariat, bukan sekadar bunyi 

teks. Nilai substansial lebih diutamakan daripada formulasi literal semata.  

2. Kedua, prinsip bahwa kemaslahatan adalah ruh hukum, sehingga setiap penafsiran hadis seharusnya mencerminkan 

keberpihakan pada kebaikan manusia secara individual maupun sosial.  

3. Ketiga, fleksibilitas hukum, terutama terhadap hadis-hadis yang bersifat zhannī al-dalālah (indikatif dan terbuka untuk 

takwil). Fleksibilitas ini bukan relativisme, tetapi usaha menempatkan hadis sesuai dengan maqāshid-nya agar tetap 

relevan dalam berbagai kondisi.  

4. Keempat, kesatuan nilai universal, yakni bahwa prinsip keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan menjadi tolok ukur 

penting dalam menafsirkan hadis. 

Dengan landasan dan prinsip-prinsip tersebut, pendekatan maqāshidī menjadi jembatan antara otoritas teks 

keagamaan dengan realitas kontemporer. Ia memungkinkan integrasi antara khazanah keilmuan klasik dan tuntutan zaman 

modern, tanpa menanggalkan autentisitas ajaran Islam. Pendekatan ini juga memperkuat relevansi hadis dalam menghadapi 

isu-isu mutakhir, sehingga pemahamannya tidak stagnan, tetapi tetap hidup, dinamis, dan maslahat bagi umat. Kamali, 

(2010). 

 

C. Urgensi Pendekatan Maqāshidī dalam Interpretasi Hadits Kontemporer 

Perkembangan zaman membawa tantangan baru dalam memahami dan mengimplementasikan hadis Nabi. 

Dinamika globalisasi, kemajuan teknologi, perubahan struktur sosial, pluralitas budaya, dan munculnya problematika 

kemanusiaan modern mengharuskan adanya metode pemahaman hadis yang adaptif dan kontekstual. Khallaf, (1994) 

Interpretasi hadis yang hanya bertumpu pada makna literal sering kali menimbulkan ketegangan antara teks dan realitas, 

sehingga menghasilkan praktik keagamaan yang tidak solutif atau bahkan kontra produktif terhadap maqāshid syariat. 

Dalam konteks inilah pendekatan maqāshidī menemukan urgensinya. 

1. Pertama, pendekatan ini berfungsi menghindari formalisme dan radikalisme tekstual. Penafsiran hadis yang 

mengabaikan tujuan syariat berpotensi melahirkan pemahaman yang kaku, eksklusif, dan tidak relevan dengan 

kehidupan modern. Kelompok ekstrem sering menjadikan teks hadis secara parsial sebagai legitimasi kekerasan, 



SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 251–259       |  e-ISSN: 2985-

3656 

256 

diskriminasi, atau sikap intoleran. Pendekatan maqāshidī hadir untuk menegaskan bahwa syariat bertujuan 

menghadirkan rahmat, bukan beban. 

2. Kedua, maqāshidī berperan menjembatani teks dan konteks. Hadis tidak hidup dalam ruang hampa, melainkan lahir 

dari situasi sosial, budaya, dan kebutuhan umat pada masa Nabi. Oleh karena itu, memahami hadis harus 

mempertimbangkan realitas kekinian agar pesan universalnya tetap relevan. Pendekatan ini memungkinkan penafsir 

tidak berhenti pada lafaz, tetapi menangkap nilai dan orientasi kemaslahatan di baliknya. 

3. Ketiga, pendekatan maqāshidī memungkinkan adanya rekonstruksi hukum Islam secara metodologis dan rasional. 

Melalui prinsip jalb al-maṣāliḥ (mewujudkan maslahat) dan dar’ al-mafāsid (mencegah kerusakan), maqāshid membuka 

ruang ijtihad kontemporer. Hal ini terutama berlaku pada hadis-hadis yang bersifat zhannī atau terkait kultur dan 

situasi tertentu. Dengan demikian, hukum Islam dapat beradaptasi tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. 

4. Keempat, pendekatan ini juga memperkuat moderasi beragama dan misi rahmatan lil-‘ālamīn. Nilai-nilai universal 

seperti keadilan, kasih sayang, toleransi, dan penghormatan terhadap martabat manusia menjadi barometer 

pemahaman hadis. Karena itu, pendekatan maqāshidī menolak tafsir yang menimbulkan kekerasan, diskriminasi 

gender, atau dehumanisasi atas nama agama. 

5. Kelima, dari perspektif akademik, pendekatan ini berkontribusi terhadap pengembangan metodologi studi hadis 

modern. Tradisi kajian hadis yang sebelumnya berfokus pada sanad dan matan perlu dilengkapi dengan analisis 

maqāshid, antropologis, sosiologis, dan kontekstual. Perguruan tinggi Islam, khususnya pada level pascasarjana, 

membutuhkan kerangka metodologis yang mampu mengintegrasikan turats (warisan klasik) dan tantangan 

kontemporer secara proporsional. 

Dengan berbagai alasan tersebut, pendekatan maqāshidī bukan lagi sekadar opsi metodologis, tetapi menjadi 

kebutuhan mendesak untuk membaca ulang khazanah hadis secara produktif dan relevan. Tanpa pendekatan ini, hadis 

berpotensi dipahami secara tekstual semata, sehingga sulit menjawab problem nyata seperti ketidakadilan gender, isu 

lingkungan, krisis moral, konflik sosial, dan perkembangan sains modern. Fazlul, (1982) 

Pada akhirnya, urgensi pendekatan maqāshidī terletak pada kemampuannya menjaga keseimbangan antara kekuatan 

normatif teks dan tuntutan realitas. Ia menjadikan hadis tetap hidup sebagai sumber etika, hukum, dan petunjuk kehidupan 

umat yang responsif terhadap zaman tanpa keluar dari ruh syariat. 

 

D. Implikasi Metodologis dan Praktis Pendekatan Maqāshidī terhadap Pengembangan Studi Hadis 

Modern 

Pendekatan maqāshidī tidak hanya menawarkan sudut pandang baru dalam memahami hadis, tetapi juga 

memberikan dampak metodologis dan praktis yang signifikan terhadap perkembangan studi hadis modern. Pergeseran 

paradigma ini menjadikan hadis lebih responsif terhadap realitas sosial tanpa kehilangan otoritas normatifnya. Yusuf 

(2006). Ada sejumlah implikasi penting yang dapat dicermati. 

1. Pertama, pendekatan ini mendorong terjadinya rekontekstualisasi hadis. Hadis tidak lagi dipahami secara tekstual 

semata, melainkan ditafsirkan berdasarkan tujuan syariat, maslahat, dan kondisi kekinian. Dengan demikian, hadis 

berfungsi bukan hanya sebagai sumber hukum, tetapi juga sebagai pedoman etika sosial dan kemanusiaan. 

Rekontekstualisasi ini menghindarkan umat dari penerapan literal yang dapat berpotensi kontraproduktif terhadap 

nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, dan rahmah. 



Copyright © 2025: Latifah, Abdul Helim, & Ahmad Supriadi. 2025 | The Maqāṣid-Based Method … 

257 

2. Kedua, pendekatan maqāshidī memungkinkan adanya integrasi yang lebih kuat antara ilmu hadis dan ushul fikih. Selama 

ini, kajian hadis sering dipisahkan antara kritik sanad, analisis matan, dan proses istinbāṭ hukum. Dengan maqāshid 

sebagai jembatan, kajian hadis menjadi lebih holistik karena menghubungkan otentisitas teks dengan tujuan syariat dan 

penerapannya dalam konteks kontemporer. Hal ini memperkaya epistemologi hadis dan memperkuat legitimasi 

penafsirannya. 

3. Ketiga, penerapan maqāshid membuka ruang bagi ijtihad kontemporer yang berbasis tujuan. Banyak hadis yang lahir 

dalam konteks budaya, adat, atau kebutuhan situasional pada masa Nabi. Dengan mempertimbangkan spirit universal 

di baliknya, para ulama dan cendekiawan dapat melakukan reinterpretasi tanpa menafikan otoritas hadis. Prinsip jalb 

al-maṣlaḥah dan dar’ al-mafsadah menjadi landasan dalam menggali hukum baru yang sesuai dengan tantangan zaman. 

4. Keempat, pendekatan maqāshidī mempunyai implikasi terhadap penguatan moderasi beragama (wasathiyyah). Nilai-

nilai kasih sayang, toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat manusia menjadi orientasi utama dalam 

memahami hadis. Hal ini secara otomatis menolak tafsir ekstrem, intoleran, dan eksklusif. Dengan demikian, 

maqāshidī menjadi instrumen ideologis dan metodologis dalam membangun praktik keagamaan yang humanis dan 

rahmatan lil-‘ālamīn. 

5. Kelima, pendekatan ini mendorong reformasi kurikulum studi hadis di perguruan tinggi dan lembaga pendidikan Islam. 

Selama ini, pendidikan hadis cenderung berfokus pada hafalan sanad, klasifikasi perawi, dan penilaian kualitas matan. 

Dengan paradigma maqāshidī, kurikulum perlu memasukkan pendekatan multidisipliner seperti antropologi, sosiologi, 

studi hukum, gender, lingkungan, kesehatan, dan teknologi. Hal ini menjadikan studi hadis lebih relevan, dialogis, dan 

aplikatif. 

6. Keenam, pendekatan maqāshidī menjadikan hadis memiliki relevansi sosial-aplikatif yang luas. Hadis tidak hanya 

diposisikan sebagai sumber hukum ibadah, tetapi juga diaplikasikan untuk menjawab isu-isu modern seperti bioetika 

medis, keuangan syariah, hak asasi manusia, teknologi digital, ekologi, relasi gender, dan keadilan sosial. Dengan cara 

ini, hadis mampu hadir sebagai solusi etis dan hukum yang aktual bagi problem kemanusiaan. 

Secara keseluruhan, pendekatan maqāshidī tidak hanya merumuskan metode penafsiran yang progresif, tetapi juga 

membentuk paradigma baru dalam memahami, mengajarkan, dan mengimplementasikan hadis dalam kehidupan umat 

Islam modern. Sa’id, (1990) Melalui pendekatan ini, hadis tidak kehilangan otoritasnya sebagai sumber syariat, namun 

memperoleh vitalitas baru sebagai inspirasi peradaban yang adaptif terhadap perkembangan zaman. 

 

KESIMPULAN 

Pendekatan maqāshidī dalam memahami hadis merupakan metode penafsiran yang menekankan tujuan, hikmah, 

dan kemaslahatan di balik teks, bukan hanya pada redaksi literal. Pemahaman ini berangkat dari kesadaran bahwa hadis 

tidak selalu lahir dalam konteks yang seragam, sehingga diperlukan pembacaan yang mempertimbangkan tujuan syariat 

(maqāshid al-syarī‘ah) agar tetap relevan sepanjang zaman. Pendekatan ini menjaga keseimbangan antara otentisitas teks 

dan kebutuhan kontekstual, sekaligus memastikan keberlanjutan pesan profetik dalam realitas modern. 

Secara epistemologis, pendekatan maqāshidī bersandar pada tiga fondasi utama: dimensi teologis-normatif, 

rasional-tekstual, dan kontekstual-historis. Prinsip-prinsip seperti orientasi pada tujuan syariat, fleksibilitas hukum, 

kemaslahatan, dan nilai-nilai universal menjadi pijakan dalam menafsirkan hadis. Dengan demikian, metode ini bukanlah 

bentuk liberalisasi syariat, tetapi reinterpretasi yang bertanggung jawab dan tetap berpijak pada tradisi klasik. 



SULTAN ADAM : JURNAL  HUKUM  DAN  SOSIAL |  Vol. 3 No.2, July-December (2025) |  Page 251–259       |  e-ISSN: 2985-

3656 

258 

Urgensi pendekatan maqāshidī semakin kuat dalam konteks kontemporer yang dipenuhi tantangan globalisasi, 

perubahan sosial, problem kemanusiaan, dan kompleksitas zaman modern. Tanpa pendekatan ini, hadis berpotensi 

dipahami secara kaku dan ahistoris, sehingga melahirkan formalisme, radikalisme, atau ketidaksesuaian dengan tujuan 

syariat. 

Secara metodologis dan praktis, penerapan pendekatan maqāshidī memberikan implikasi signifikan terhadap 

pengembangan studi hadis modern. Ia mendorong rekontekstualisasi pemahaman hadis, integrasi antara ilmu hadis dan 

ushul fikih, penguatan moderasi beragama, peluang ijtihad baru berbasis maslahat, reformasi kurikulum, serta relevansi 

hadis terhadap isu-isu kontemporer seperti bioetika, teknologi, lingkungan, keadilan sosial, dan HAM. 

Dengan demikian, pendekatan maqāshidī bukan hanya menjadi alternatif penafsiran, tetapi hadir sebagai kebutuhan 

mendesak dalam menghidupkan kembali fungsi hadis sebagai sumber hukum, etika, dan peradaban yang dinamis, humanis, 

dan solutif. 

 

REFERENSI 

Abu Zahra, Muhammad. (1997). Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi. 

Al-Buti, Muhammad Sa‘id. (1990). Ḍawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Beirut: Mu’asasah al-Risālah. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. (1993). Al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Juwaynī, ‘Abd al-Mālik. (1997). Al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qarḍāwī, Yūsuf. (2006). Fiqh al-Maqāṣid: Bayna al-Naẓariyyah wa al-Taṭbīq. Kairo: Dār al-Syurūq. 

Al-Raysuni, Ahmad. (2005). Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi. Virginia: IIIT. 

Al-Syāṭibī, Ibrāhīm. (1997). Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah (Vol. 1-4). Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Al-Ṭāhir Ibn ‘Āshūr, Muḥammad. (2006). Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-Salām. 

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed. (2008). Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘ah. Cambridge: Harvard 

University Press. 

Arifin, S. (2015). Metodologi Pemahaman Hadis. Yogyakarta: LKiS. 

Arkoun, Mohammed. (1994). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Boulder: Westview Press. 

Auda, Jasser. (2010). Fiqh al-Maqasid: Inayatan bi al-Tathbiqat al-Mu‘asirah. London: IIIT. 

Azami, M. M. (2002). Studies in Early Hadith Literature. Riyadh: International Islamic Publishing House. 

Bin Bayyah, Abdullah. (2013). Sina’at al-Fatwā wa Fiqh al-Aqalliyyāt. Abu Dhabi: Tabah Foundation. 

Duderija, Adis. (2014). Maqasid al-Shari‘ah and Contemporary Reformist Muslim Thought. New York: Palgrave Macmillan. 

El Fadl, Khaled Abou. (2014). Reasoning with God: Reclaiming Shari‘ah in the Modern Age. New York: Rowman & 

Littlefield. 

Esack, Farid. (1997). Qur’an, Liberation and Pluralism. Oxford: Oneworld. 

Hallaq, W. B. (1997). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Uṣūl al-Fiqh. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Helim, A. (2019). Maqashid al-syari'ah versus usul al-Fiqh (Konsep dan posisinya dalam metodologi hukum islam). 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic Jurisprudence (3rd ed.). Cambridge: Islamic Texts Society. 

Kamali, M. H. (2010). Maqasid al-Shari’ah and Ijtihad as Instruments of Civilisational Renewal. Kuala Lumpur: IAIS. 

Khallāf, ‘Abd al-Wahhāb. (1994). ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh. Kairo: Dār al-Qalam. 



Copyright © 2025: Latifah, Abdul Helim, & Ahmad Supriadi. 2025 | The Maqāṣid-Based Method … 

259 

Latifah, L., & Ngalimun, N. (2023). Pemulihan Pendidikan Pasca Pandemi Melalui Transformasi Digital Dengan 

Pendekatan Manajemen Pendidikan Islam Di Era Society 5.0. Jurnal Terapung: Ilmu-Ilmu Sosial, 5(1), 41-50. 

Latifah. (2025). Program Doktor Studi Islam UIN Palangka Raya: Implementasi, Tantangan, dan Prospek. JIS: Journal 

Islamic Studies, 3(3), 211-220.  

Ngalimun, N. (2022). Bahasa Indonesia Untuk Penulisan Karya Ilmiah. EduCurio: Education Curiosity, 1(1), 265-278. 

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago 

Press. 

Ramadan, Tariq. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford University Press. 

Soroush, Abdolkarim. (2002). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Oxford: Oxford University Press. 

Suprapti, S., Ilmiyah, N., Latifah, L., & Handayani, N. F. (2022). Islamic Aqidah Learning Management to Explore the 

Potential of Madrasah Students. Budapest International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal), 5(1), 

4664-4673. 

Supriadi, A. (2017). Integrating Qur’an and Science: Epistemology of Tafsir Ilmi in Indonesia. Refleksi: Jurnal Kajian 

Agama dan Filsafat, 16(2), 149-186. 

Syamsuddin, Sahiron. (2007). Hermeneutika al-Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: Penerbit eLSAQ Press. 

 

 


