SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL

DINAMIKA POLITIK HUKUM ISLAM ERA ORDE BARU

POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN THE NEW ORDER

ERA

Zainul Fuad'"”

Nandani Zahara
Mahfuzah?

Fitri Hidayati Hasibuan3

*1.23Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara, Indonesia

*email: zainulfuad@uinsu.ac.id

Kata Kunci:
Politik Hukum
Orde Baru
Islam

Keywords:

Political Law,
New Order,

Islam

Abstrak

Di Indonesia politik islam berjalan seiring dengan lahirnya Negara Republik
Indonesia, dari sejak masa orde lama hingga masa Refomasi. Namun sangat perlu
diperhatikan bahwa islam mengalami hubungan yang cukup dramatis sejak orde lama
dan baru, yang paling utama adalah pada masa orde baru. Penelitian ini
menggunakan metode studi kombinasi yang menggabungkan penelitian hukum
normatif dan penelitian hukum empiris Pada masa ini terjadi transisi paradigma
kekuasaan yang bertolak belakang dari orde sebelumnya, dimana Soekarno masih
bersikap persuasif dan cenderung mengakomodir berbagai ideologi yang ada,
karenanya berpengaruh terhadap peraturan yang dikeluarkan, dan khususnya kaitan
dengan Islam. Namun setelah orde lama tumbang, Soeharto memiliki pandangan
berbeda, dan cenderung tidak ambil pusing mengenai peraturan ideologi, yang
mempentingkan pembangunan ekonomi dan pemerataan pembangunan.
Dampaknya adalah kepada politik Islam yang cenderung stagnan di decade awal,
namun berubah pada akhir orde ini. Dimana Makalah ini akan menggambarkan
tentang bagaimana dinamika kebijakan politik hukum Islam dan hubungan Soeharto
terhadap Islam kala itu.

Abstract

In Indonesia, Islamic politics goes hand in hand with the birth of the Republic of Indonesia,
from the old order to the reformation period. However, it is very important to note that
Islam experienced a quite dramatic relationship since the old and new orders, the most
important of which was during the new order. This research uses a combination study
method that combines normative legal research and empirical legal research. During this
period, there was a paradigm transition of power that was contrary to the previous order,
where Soekarno was still persuasive and tended to accommodate various existing
ideologies, therefore dffecting the regulations issued, and especially the relationship with
Islam. But after the old order fell, Soeharto had a different view, and tended not to bother
about ideological regulations, which prioritized economic development and equitable
development. The impact was on Islamic politics which tended to stagnate in the early
decades, but changed at the end of this order. This paper will describe the dynamics of
the political policy of Islamic law and Soeharto's relationship with Islam at that time.

PENDAHULUAN

Islam merupakan Agama yang salah satunya memberikan sumbangsih besar serta mayorita dalam mengusir
kolonialisme. Islam telah memberikan ilham sekaligus sebagai roh penggerak bagi para pengikutnya untuk mengibarkan
bendera resistensi terhadap pemerintah kolonial belanda.lslam di indonesa memiliki kekuatan semangaat dalam
kemerdekaan indonesia, bukan semata-mata keyakinan hidup bagi individu dengan Tuhannya. Kekuatan politik juga
sangat besar yang terdapat pada islam. Islam juga mengambil peran besar dalam pemerintah yang mengalami masa
pasang surut, dan menutup peran politik Islam.

Dapat diketahui pada tataran realita bahwa tidak hanya di Indonesia saja melainkan pula di Negara-negara lain

dimana politik dan hukum memiliki pertalian yang erat, artinya bahwa produk hukum dan kepentingan politik saling


mailto:zainulfuad@uinsu.ac.id

Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

menopang. Pun demikian ternyata pada prakteknya politik memilikidominasi yang kuat terhadap produk hokum
sehingga seakan-akan hukum diperbudak oleh politik. Di Indonesia hal tersebut pernah diteliti yaitu hubungan antara
politik dan hukum oleh Mahfud MD yang antara lain menyimpulkan banwa ada intervensi politik terhadap hukum.
Dalam realitanya ternyata hukum tidak steril dari subsistem kemasyarakatan lainnya. (Arimanto, 2005) Dalam
kenyataannya, seperti yang telah disebutkan diatas bahwa politik banyak mengintervensi kebijakan hukum dan karena
itulah hukum terkadang tidak berjalan efektif, meskipun pada dasarnya kedua aspek tersebut harus saling mendukung.
Namun lebih lanjut dalam politik hokum akan dibahas mengenai keterkaitan antara hokum dan politik, dan dalam hal ini
ialah kebijakan orde baru saat itu terhadap umat Islam,

Pada era Orde Baru, dinamika politik hukum Islam memiliki ciri khusus yang terjadi di Indonesia. Pemerintahan
Orde Baru yang dipimpin oleh Presiden Soeharto memiliki kebijakan yang cukup kuat dalam mengatur politik hukum
Islam di negara ini. Periode Orde Baru di Indonesia, yang berlangsung dari tahun 1966 hingga 1998, ditandai dengan
pengaruh yang kuat dari pemerintahan yang otoriter dan kebijakan yang didominasi oleh pemerintah pusat. Selama
masa ini, dinamika politik dan hukum Islam memainkan peran penting dalam moldirannya, baik dalam konteks politik
maupun hukum di Indonesia.

Salah satu aspek penting dalam dinamika politik hukum Islam pada era Orde Baru adalah adanya upaya untuk
mengendalikan dan mengatur gerakan Islam di Indonesia. Pemerintah Orde Baru berusaha untuk membatasi pengaruh
organisasi-organisasi Islam di negara ini, terutama mereka yang dianggap memiliki pandangan radikal atau berpotensi
mengancam kestabilan pemerintahan. Selain itu, pemerintahan Orde Baru juga memiliki kebijakan untuk
mengintegrasikan hukum Islam ke dalam sistem hukum positif nasional. Hal ini terwujud dalam adanya peraturan
perundang-undangan yang mengatur tentang perkawinan, waris, dan beberapa aspek lain dalam kehidupan beragama
masyarakat Muslim di Indonesia.

Politik dan hukum Islam selama era Orde Baru menghadapi tantangan dan perubahan yang signifikan. Di satu sisi,
pemerintah Orde Baru terlibat dalam upaya mengintegrasikan agama Islam ke dalam sistem politik dan hukum nasional,
dengan tujuan untuk memperkuat legitimasi mereka di mata masyarakat Muslim. Namun, di sisi lain, ada banyak
kontroversi dan perbedaan pendapat dalam interpretasi dan implementasi politik dan hukum Islam, yang berdampak
pada dinamika politik yang kompleks pada masa itu.

Dalam penelitian ini, akan dijelaskan dinamika politik hukum Islam pada era Orde Baru, termasuk menguraikan
tentang kebijakan politik hukum Islam masa pemerintahan Orde Baru, dengan sedikit menjelaskan produk perundang-
undangan yang lahir pada masa itu. tantangan yang dihadapi, dan perubahan signifikan yang terjadi dalam interpretasi
dan implementasi politik dan hukum Islam. Selain itu, akan dibahas juga dampak dari politik dan hukum Islam pada
masyarakat Muslim dan perkembangan politik Indonesia secara keseluruhan. Melalui analisis dinamika politik hukum
Islam era Orde Baru, diharapkan dapat memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran agama dalam
konteks politik dan hukum, serta pengaruhnya terhadap perkembangan politik Indonesia pada masa itu. Dengan
pemahaman ini, dapat diambil pelajaran berharga untuk merumuskan kebijakan yang lebih inklusif dan seimbang dalam

menghadapi dinamika politik hukum agama, terutama di era modern yang lebih terbuka dan pluralistik saat ini

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan metode studi kombinasi yang menggabungkan penelitian hukum normatif dan
penelitian hukum empiris (MH Sebyar, 2022). Pendekatan yang digunakan adalah yuridis normatif, yaitu menganalisis

permasalahan dengan mengacu pada asas-asas hukum dan mengkaji peraturan yang relevan dengan masalah yang

43



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 2 No.l, January (2024) | Page 42 —-53  e-ISSN: 2985-3656

diangkat dalam penulisan karya ilmiah. Disamping itu, untuk menyusun karya ilmiah ini, pendapat dari para ahli,
referensi dari literatur, dan juga memanfaatkan bahan bacaan hukum serta sumber- sumber yang relevan dari internet
terkait dengan permasalahan yang ada dalam penulisan karya ilmiah tersebut. Penelitian hukum dilakukan untuk mencari
pemecahan atas isu hukum yang timbul. Hasil yang dicapai adalah untuk memberikan preskripsi mengenai apa yang
seyogyanya atas isu yang diajukan (Peter Mahmud Marzuki 2015). Metode Analisis data dalam penelitian ini adalah
analisis kualitatif, dimana analisis kualitatif digunakan untuk menjabarkan, Dinamika politik hukum islam era orde baru
fenomena dalam situasi sosial yang diteliti menjadi lebih jelas dan bermakna dengan teori-teori yang relevan dengan

masalah yang diteliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN

I. Sejarah Lahirnya Orde Baru.

Sepanjang era demokrasi terpimpin di bawah pimpinan Soekarno, politik Indonesia ditandai oleh tarik ulur
antara tiga kekuatan besar yaitu Soekarno, PKI dan TNI—khususnya TNI- AD. (MD, 2009) hubungan yang tidak
harmonis antara Soekarno dan militer dilatar belakangi oleh peran TNI yang semakin kuat dan menonjol dimata
masyarakat pasca tahun 55’. Bagi Sokarno ini merupakan sebuah ancaman, karena sewaktu-waktu TNI bisa saja
mengkudeta Soekarno. Sebagai pengimbang kekuatan politik militer, Soekarno memanfaatkan kekuatan PKI.
Persekutuan Soekarno dan PKI inilah yang kemudian menambah runcing hubungan Soekarno dengan TNI.

TNI-AD memandang PKI sebagai “Natural enemy” nya; bukan saja karena PKI adalah non-nasionalis, ateis, dan
di bawah penguasaan asing (yaitu komintren), tetapi karena PKI juga adalah satu-satunya partai terkuat yang
mengancam kepentingan politik TNI-AD. Dilain pihak Presiden Soekarno dalam banyak hal merasa memiliki kesamaan
dengan PKI, terutama dibidang politik dalam menghadapi TNI-AD. (Muhaimin, 1982). Berbagai trik ditempuh oleh
ketiganya untuk dapat mendominasi politik Indonesia. Tercatat, pembubaran parlemen dan pembentukan DPRGR,
penghabusan SOB, pembentukan kelompok Fungsional dan dikenalkanya Civil Mision oleh militer.

Umat Islam yang sejak Soekarno mulai dipinggirkan dari gelanggang politik karena dicurigai tidak memiliki
loyalitas tinggi terhadap NKRI, terbukti dengan keterlibatan elit-elit Islam (Masyumi) dalam kelompok-kelompok
pemberontak seperti PERMESTA maupun DI/TII.. ditengah situasi yang tidak menguntungkan tersebut, memaksa
kelompok Islam untuk berafiliasi dengan kekuatan lain khususnya militer (TNI-AD) untuk menjaga keeksisan dipentas
politik nasional. lebih lagi dengan semakin kuatnya organisasi politik PKI. Fron Nasional yang kemudian berubah nama
menjadi Sekber Golkar, (MD, 2009) dijadikan kuda tunggangan kelompok untuk meladeni kekuatan Soekarno dan PKI.
Ditengah perseteruan yang sengit dengan keduanya, Sekber Golkar seakan mendapat momen penting ketika kudeta
yang dilakukam PKI pada tanggal 30 September 1965 gagal. Senjata inilah yang kemudian digunakan untuk mengubur
dalam- dalam PKI dan memaksa Soekarno untuk turun dari tampuk kekuasaannya.

Peristiwa G 30 S/PKI telah menuntun terbitnya Surat || Maret, dimana Soekarno secara tersirat “menyerah”
pada Soeharto. Supersemar secara tidak langsung telah membuka gerbang lahirnya pemerintahan baru yaitu Orde Baru.
Lahirnya rezim baru ini telah meberikan harapan baru bagi masyarakat Indonesia pada waktu itu untuk mengubah
kehidupan yang lebih baik dari sebelumnya. Anggapan penuasa orde baru terhadap rezim Soekarno adalah anggapan
yang skeptis karena Soekarno dipandang telah menodai pesan moral UUD 1945 dan terlebih mengecewakan umat
Islam dengan konsep kabinet NASAKOM yang pernah diusung Soekarno. Sebagai presiden yang baru, Soeharto
mencoba untuk membawa kembali esensi penting dari UUD 1945 dan mengejawantahkannya kedalam kehidupan

berbangsa dan bernegara, hal ini pun ia sampaikan dalam pidato kenegaraan pertamanya yang menyatakan bahwa apa

44



Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

yang telah dicapai oleh Sidang MPRS adalah kemampuan mengembalikan kedaulatan di tangan rakyat yang pada

teknisnya dijalankan oleh MPRS sebagai alat kekuasaan Negara yang tertinggi yang tentunya mewakili rakyat.

2. Kebijakan Politik Orde Baru.

Pada awal kehadirannya, Orde Baru memulai langkah pemerintahannya dengan lagaam libertian. Orde Baru telah
mengeser sisitem politik Indonesia dari titik ekstrem otoriter pada zaman demokrasi terpimpin ke sisitem demokrasi
liberal. Tapi kenyataannya laggam libertian tidak berlangsung lama, sebab disamping merupakan reaksi terhadap sistem
otoriter yang hidup sebelumnya, sistem ini hanya ditolelir selama pemerintah mencari format baru politik Indonesia.
Segera setelah format politik terbentuk, sistem libertian berganti otoriter (MD, 2009). Di lain pihak banyak pengamat
politik dari dalam dan luar negeri mengidentifikasikan model-model konfigurasi politik rezim Orde Baru sebagai sebuah
indikator yang pada kelanjutannya memberikan pengaruh besar terhadap system dan kebijakan hukum. Beberapa
konfigurasi tersebut antara lain:

a. Beamtenstaat dan Negara pasca kolonial: Yaitu dapat diartikan bahwa rezim ini adalah akhir dari corak
pemerintahan kolonial belanda, artinya secara administratif mengadopsi tata system baru yang berorientasi kepada
rakyat sebagai subjek dan objek dari kehidupan demokrasi bangsa. Karenanya bentuk ideal beamtenstaat ialah
mesin birokrasi yang efisien .

b. Politik Birokrasi (Bureaucratic policy): Model konfigurasi ini terlihat jelas dalam corak pemerintahan Orde
Baru, tentu saja hal tersebut berkonotasi negatif. Politik birokrasi menurut Karl D Jackson adalah ciri utama dari
rezim Orde Baru dimana dalam kekuasaan politik terutama pemutusan kebijakan didominasi oleh penguasa yang
berafiliasi kepada militer dari pejabat tinggi birokrasi (Karl. D Jackson, 1978) Maka di sini terdapat beberapa cirri
pemerintahan politik birokrasi antara lain: pertama, lembaga politik didominasi oleh birokrasi. Kedua, lembaga-
lembaga politik lainnya seperti Parpol, parlemen, dan Interest Group berada dalam posisi lemah dan tidak memiliki
ketidakberdayaan. Ketiga, masyarakat luas yang berada di luar system memiliki partisipasi politik yang lemah dan
tak mampu mengontrol kinerja pemerintah

c. Patrimonialisme Jawa: Patrimonialisme adalah sebuah paham mengenai kecenderungan terhadap suatu daerah
yang dalam hal ini ialah kecenderungan suatu pemerintahan kepada suatu corak budaya dalam menjalankan
pemerintahannya, dan penelitian terhadap patrimonialisme telah banyak dilakukan. Kaitannya dengan orde baru
tentunya dapat di ketahui bahwa patrimonialisme jawa telah mengakar dalam rezim Soeharto, bagaimana tidak,
kita dapat melihat adanya sebuah strukturisasi pejabat dan mitos jawa yang mewarnai pemerintahan ini. Bill Liddle
sendiri pernah menyatakan bahwa sebenarnya setiap kebijakan yang dikeluarkan pemerintah orde baru tidak
pernah berdasarkan rasio ilmiah dan pertimbangan jangka panjang dan selalu memandang dunia ini dari kaca mata
budaya jawa yang akhirnya mengakibatkan mereka tidak mampu mengambil kebijakan yang populis yang otonom.
(Kaisiopo, 1987)

d. Rezim otoriter Birokrat: Ada gejala lain selain pengertian otoriter yang biasa kita pahami disini, pemerintah
orde baru melaksanakan politik otoriter birokrat untuk keluar dari ketergantungan daripada system internasional
dan kericuhan-kericuhan politik yang berpotensi mengganggu jalannya pemerintahan atau juga disebut dengan
delayed-dependent development syndrom (MD, 2009). Kaitannya dalam hal ini tentu saja militer sebagai tampuk
kekuasaan tertinggi mencoba bekerjasama dengan pihak yang afirmatif kepadanya untuk dijadikan partner dalam
mengawal pembangunan, meskipun demikian tetap saja militer memegang kendali penuh terhadap seluruh

kebijakan yang hendak dikeluarkan.

45



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 2 No.l, January (2024) | Page 42 —-53  e-ISSN: 2985-3656

e. Paham Integralistik: Paham ini berbeda dengan paham integralistik yang dikemukakan oleh Soepomo pada
masa siding BPUPKI pada saat merumuskan dasara Negara. Integralistik dalam artian rezim orde baru ialah suatu
konsepsi untuk menjadi penuntun pembangunan nasional , dan paham ini pun menolak adanya liberalisme dan

kebebasan terhadap manusia.

Dari model konfigurasi politik yang diterapkan rezim orde baru, setidaknya kita bias melihat bagaimana peran
pemerintah yang apabila kita memandangnya dari segi yang lain, ialah untuk menjaga dan mengontrol keseluruhan
elemen bangsa demi terciptanya stabilitas social dan ekonomi. Para petinggi pada masa orde ini meyakini betul bahwa
untuk mencapai pembangunan yang baik dan menciptakan ekonomi yang stabil pemerintah perlu melakukan penetrasi
yang lebih dalam agar menguatnya peranan Negara.

Kaitan mengenai menguatnya peranan Negara tersebut telah terealisasi jelas dalam system parlemen masa itu,
lembaga eksekutif sebagai lembaga yang berperan langsung dalam proses bernegara beralih fungsi menjadi lembaga
superior yang langsung mengontrol lembaga Negara lainnya. MPR sebagai badan tertinggi Negara justru menjadi
kepanjangan tangan lembaga eksekutif dengan GOLKAR dan ABRI yang berperan langsung dan siap membela
kepentingan pemerintah di parlemen, karena hal tersebut maka setiap kebijkan dan produk hukum yang dikeluarkan
harus melalui persetujuan lembaga eksekutif yang dalam hal ini adalah Presiden. Tentu saja fenomena ini menyimpulkan
kepada kita bahwa politik memiliki peran besar dalam pembentukan hukum sehingga nilai ideal bahwa hukum dan
politik harus saling mendukung tidak terjalin disini.

Belajar dari pemerintahan orde baru yang menjadikan politik sebagai panglima yang justru membawa bangsa
Indonesia pada krisis berkepanjangan maka Orde baru menempuh strategi pembangunan dan modernisasi (program
oriented), daripada orientasi yang bersifat ideologis. Untuk itu dicanangkankanlah program dasar yang disebut “Trilogi
Pembangunan”, meliputi pemantapan stabilitas nasional, pertumbuhan ekonomi dan pemerataan dengan menggunakan
pendekatan dan strategi Fragmatis dalam memecahkan persoalan-persoalan yang muncul saat itu. (Mulkhan, 1989)

Tekad untuk melaksanakan pembangunan ekonomi yang kontinuitas hanya bisa dijamin oleh stabilitas dan
kokohnya integrasi telah menentukan Orde Baru mengambil langkah politis. Kekhawatiran bahwa agama (Islam) bisa
menjadi ancaman dan sumber konflik yang dapat menggangu stabilitas kehidupan politik merupakan pokok persoalan
yang menjadi salah satu perimbangan lahirnya kebijakan politik pemerintah terhadap kehidupan umat Islam di Indonesia.
Berbagai kebijaksanaan politik yang bersangkutan dengan kehidupan umat Islam antara lain: Pertama, Fusi partai-partai
Islam (NU, PERTI, PSIl, dan Parmusi) kedalam satu partai politik yaitu Partai Persatuan Pembangunan (PPP) pada tahun
1973, yang diperkuat dengan UU No. 3 tahun 1975. Usaha ini dipandang sebagai upaya untuk memecah belah kekuatan
politik Islam, karena ‘fusi artifisial’ tidak akan membawa persatuan. Sejarah telah membuktikan bahwa PPP hampir tidak
pernah luput dari konflik (Syamsyuddin, 2001). Usaha ini juga dipandang sebagai penggiringan umat Islam menjauh dari
pentas politik dan mencoba mendesain agama untuk ditempatkan pada peranan pengontrol moral dan etis, yang
menjadi bagian dari peranan aktif umat beragama dalam pembangunan (Mulkhan, 1989)

Selanjutnya, untuk alat kontrol mekanisme kehidupan sosial secara ideologis, maka diberlakukanlah ideologi
tunggal Pancasila. Hal itu dilakukan dengan menetapkan pancasila sebagai sumber segala sumber hukum, setelah
sebelumnya dilakukan “kampanye” pemasyarakat ideologi pancasila melalui penetapan Pedoman Penghayatan
Pengalaman Pancasila atau P4 (Tap MPR No.2 tahun 1978) dan akhirnya penetapan Pancasila sebagai satu-satunya asas
bagi seluruh kekuatan sosial politik pada tahun 1983 (Tap MPR No. 2/1983) yang dilanjutkan dengan penetapan UUD
No. 3 dan No. 8 tahun 1985. (Mulkhan, 1989). Paradigma politik diatas merupakan gambaran konkrit bagaimana

46



Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

hubungan Negara dan umat Islam yang bersifat antagonistik, para penguasa rezim sangat mencurigai umat Islam sebagai
gerakan kanan yang membahayakan dan sebagai kekuatan ekstrim yang berpotensi untuk mengancam Negara kesatuan
Pancasila.

Tentu saja anggapan ini adalah salah besar dan suatu bentuk konspirasi politik yang busuk dan tidak beralasan.
Pada bulan Mei 1954 Moh Natsir dalam ceramah Nuzulul Qur'an membahas mengenai Pancasila sebagai dasar Negara.
Lebih lanjut ia menyatakan bahwa Al-qur’an adalah aspek utama di sisi lain, dan Pancasila di sisi yang lainnya, Al- qur’an
adalah keutamaan dan sumber dari berbagai sila yang ada sedangkan Pancasila adalah 5 keutamaan sila yang dirimuskan
oleh para pendiri bangsa sebagai cita-cita ,hasil konsensus dalam momentum perjuangan. Namun pancasila tidak
bertentangan dengan Islam karena sesungguhnya hal tersebut adalah penjabaran yang realistis selama hal tersebut tidak
di isi dengan hal-hal yang bertentangan dengan Al-qur’an (Mulkhan, 1989)

Namun terlepas dari itu semua, konfigurasi politik rezim orde baru mulai berubah pada era 80-an terutama
terhadap umat Islam, istilah hubungan yang Antagonistik kini mulai bergeser kepada sikap pemerintah yang lebih
bersifat Akomodatif terhadapa umat Islam. Hal ini terjadi karena sebelumnya pemerintah mendapatkan tekanan dan
reaksi responsive yang keras dari umat Islam berkaitan dengan kebijakan yang terang- terangan melecehkan umat Islam
seperti kebijakan masalah perjudian, isu jilbab, Porkas, SDSB yang tentu saja dapat memicu konflik besar-.

Tetapi ada alas an lain juga yang membuat pemerintah bersifat akomodatif terhadap umat Islam, yaitu mulai
bergesaernya pandangan umat Islam dan mulai menerima asas Pancasila sebagai asas tunggal. Maka dengan pergeseran
tersebut maka hubungan Islam dan Negara semakin erat, terlebih pada decade 90-an mulai bermunculan kebijakan-
kebijakan yang sangat mendukung umat Islam, baik itu pendirian ormas-ormas islam baru, maupun kebijakan politik
hukum yang mulai responsive dan afirmatif khususnya dalam pemulihan kembali politik hokum Islam dalam kehidupan
berbangsa dan bernegara.

Salah satu pendirian ormas yang fenomenal adalah lkatan Cedikiawan Muslim Indonesia yang lebih akrab disebut
ICMI, secara resmi di bentuk pada tanggal 8 Desember 1990 melalui perhelatan akbar “Simposium Nasional
Cendikiawan Muslim; Membangun Masyarakat Abad XXI” di student center Universitas Brawijaya, Malang. Proses
terbentuknya ICMI sebenarnya tak pernah lepas dari peran 5 mahasiswa fakultas teknik UNIBRAW, yaitu Erik Salman,
Ali Mudakhir, Moh Zaenuri, Awang Surya dan M. Igbal yang merasa perihatin dengan kondisi umat islam, terutama
karena adanya perpecahan dikalangan cendikiawannya. Ada kelompok “Paramadina” di Jakarta. “Salman” di Bandung,
“Salahudin” di Jogyakarta, “Al Falah” di Surabaya (Anwar, [995). Maka di cetuskanlah sebuah kegiatan yang
mempertemukan para cendikiawan muslim tersebut. Pada akhir Simposium tersebut pulalah kemudian terpilih
Bachruddin Yusuf Habibi sebagai ketua ICMI.

Terpilihnya Habibi yang notabenya bukan seorang ulama ahli agama menjadi ketua ICMI mengundang pertanyaan
besar. Manurut analisis Kuntowijoyo, kenyataaannya ini dilihat sebagai “Pergeseran Konsep Kepemimpinan Umat”.
Dimana di masa lalu yang disebut dengan “Pemimpin Umat Islam” itu mempunyai konotasi ldiologis dan Politis dalam
artian pemimpin umat islam lazimnya mempunyai pengetahuan yang luas di bidang agama, berpengalaman dalam politik
dan secara idiologi mempunytai pengaruh dilingkungan umat atau komunitas yang mendukung, kini dalam zaman IPTEK
konsep kepemimpinan umat telah bergeser tidak lagi didasarkan pada penguasaan terhadap ilmu agama, pengalaman
politik serta basis sosial dan afiliasi idiologi, tapi pada reputasinya dan kepemimpinannya dalam teknokrasi. (Wijoyo,
1985).

47



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 2 No.l, January (2024) | Page 42 —-53  e-ISSN: 2985-3656

Selang seminggu pasca terpilihnya Habibi, ia kemudian mengumumkan susunan pengurus ICMI, dalam
kesempatan itu pula ia menegaskan bahwa ICMI bukan organisasi politik dan organisasi masa yang bernaung di bawah
organisasi politik “Tujuan pembentukan ICMI adalah untuk meningkatkan kualitas hidup, kualitas kerja dan berkarya
serta kualitas berfikir seluruh bangsa Indonesia khususnya umat islam”.

Ungkapannya mengesankan bahwa ICMI tak berpolitik, padahal dari lima fungsi cendikiawan menurut Edward
Still adalah “Memainkan Peranan Politik” sebab dengan memainkan peran politik seorang cendikiawan “terlibat” dalam
persoalan- persoalan masyarakat. Dalam perjalanannya ICMI di bawah kepemimpinan Habibi tak jarang justru terjun
kedalam politik praktis. Namun demikian satu hal yang patut dicatat adalah bahwa terbentuknya ICMI| merupakan
sebuah indikasi membaiknya hubungan Islam dengan birokrasi Orde Baru. Dengan lahirnya pola hubungan akomodatif
dimanan masing — masing pihak berusaha mewujudkan saling pengertian yang bermuara pada munculnya konvergensi,
dimana munculnya rasa kesediaan untuk memberi dan menerima yang berakar dari kemantapan masing masing pihak

terhadap dirinya dan hilangnya kecurigaan atau kekhawatiran yang pernah muncul diantara mereka.

3. Dinamika Konflik dalam politik Hukum Islam

Indonesia adalah Negara yang beraneka ragam dan memiliki kompleksitas keberagaman yang sangat luas. Namun
perbedaan tersebut mampu dipersatukan oleh semboyan “Bhineka Tunggal lka” dan berkat perjuangan yang keras
maka lahirlah bangsa ini dengan visi misi yang sama untuk meniti hidup dalam sebuah kebangsaan. Pun demikian,
ternyata perbedaan tersebut juga merambah masalah ideologi yang pada kenyataannya sulit untuk dipersatukan, dari
semenjak awal kemerdekaan hingga saat ini masih banyak terdapat perdebatan-perdebatan yang mengarah kepada
pembentukan dasar Negara dan cara pandangnya. Hal ini terjadi karena ideologi adalah masalah yang fundamental dan
tidak bisa berkompromi, karenanya akar dari perdebatan ini sejak dahulu ioalah terbaginya peta-peta pemikiran
mengenai pengelompokan hokum; pertama, adanya pembela hukum adat. Kedua, adanya pembela hukum Islam, dan
terakhir kelompok yang membela hukum warisan kolonial. Maka dari pemikiran yang terpetakan tersebut masih ada
potensi konflik ideologi yang berkembang.

Menurut Bustanul Arifin, konflik hukum tidak hanya terjadi antara hukum sipil dan Islam saja tetapi juga antara
hukum adat. Dengan runtuhnya kekuasaan Belanda di Indonesia bukan berarti runtuh pula sistem hukum yang sudah di
bangun di Indonesia, para pembela hukum kolonial banyak yang memperjuangkan agar system hukum tersebut tetap
berlaku di Indonesia. Tentu saja hal ini menjadi batu ganjalan bagi terbentuknya sistem hukum yang baru, dapat kita
teliti bahwa KUHP Pidana adalah salah satu bentuk politik hukum bangsa kolonial yang mencoba untuk memasukannya
secara utuh tanpa melihat sosiologis masyarakat Indonesia, sehingga dapat dilihat konflik hukum terus terjadi (Thalib,
1987).

Ada yang menarik dan berbeda mengenai kaitannya dengan politik hukum Islam di Indonesia dalam artian Islam
sebagai agama yang berusaha memperjuangkan agar nilai-nilai dan ajarannya diterapkan dalam hukum positif, dimana
pada sejarahnya politik hokum di Indonesia selalu mengarah kepada hukum sebagai produk politik dalam arti yang
negatif, dan dinamika politik hukum Islam banyak mengalami pasang surut yang bergantung dari keharmonisan hubungan
Islam dan Negara. Faktanya dapat dilihat dari sepanjang sejarah orde baru terdapat tiga fase pasang surut hubungan
Islam dan Pemerintah yang pada akhirnya mempengaruhi kebijakan hukum. Abdul Aziz Thaba menyatakan ada tiga jenis
hubungan yang pernah dialami umat Islam dan pemerintah orde baru, antara lain: Antagonistik (1966- 1981),

Resiprokal-kritis (1981-1985), dan terakhir periode Akomodatif (1985-1998).

48



Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

Periodesasi tersebut dimulai dari masa Antagonistik, yaitu masa awal dari bergejolaknya hubungan umat Islam
dengan rezim orse baru. Soeharto melihat bahwa umat Islam kususnya para Kyai dari kalangan tradisional memiliki
potensi yang berbahaya, sehingga gerakan mereka selalu diawasi, karenanya Soeharto lebih memilih memberikan
kesempatan kepada Islam dalam hal ibadah seperti pembangunan mesjid, Zakat, dan Haji. Sedangkang untuk urusan
muamalah seperti politik, dan mengangkat aspek hukum Islam sebagai asas dasar negara sangat dibatasi dan bahkan
ditiadakan. Pada saat yang sama juga ternyata Soeharto lebih menyukai kalangan intelek-intelek muslim yang lebih
berfikir modernis karena mendukung program pembangunan dan lebih bersikap akomodatif terhadap konsep asas
tunggal Pancasila.

Beralih ke masa transisional yang kedua, pada masa ini pergeseran mulai beralih kepada hubungan yang bersifat
legalistic-formal dan berangsur-angsur melunak. Disamping itu dari arah kubu pemerintah pun ada komunikasi yang
mulai membaik yang akhirnya menciptakan hubungan yang reciprocal- kritis, dan pada fase ini umat Islam mulai bersikap
akomodatif terhadap asas tunggal yang disodorkan pemerintah sehingga muncullah fase baru yang menandai
harmonisnya hubungan umat Islam dan pemerintah Orde baru.

Maka dengan format seperti itu pada masa orde baru didapatkan dikatakan bahwa apabila hubungan agama dan
Negara baik, maka akan melahirkan kebijakan yang populis bagi umat Islam. Namunb definisi ini bukan bersifat umum,
karena hanya berlaku di Indonesia dan pada rezim orde baru yang mana seharusnya Negara memberikan kebebasan
beragama dan bertindak kepada warga negaranya, oleh karenanya inilah salah satu konfigurasi politik orde baru
terhadap umat Islam. Masih berkaitan dengan politik hukum dan kaitannya dengan hubungan Negara dan agama, dapat
dilihat di beberapa Negara maju hal tersebut merupakan konsep yang tegas dan tidak bisa dirubah karena menyangkut
hak paling dasar dalam kerangka Negara Demokrasi.

Amerika, Inggris, Polandia dan beberapa Negara eropa lainnya adalah sebuah contoh dimana keadaan sebuah
Negara tidak ikut campur secara detil terhadap urusan Negara, tetapi tetap melindungi dan memperhatikan aspirasi

dari kalangan agamis, walaupun negar-negara tersebut dikenal sebagai Negara sekuler.

4. Produk Hukum Islam masa Orde Baru.

Dibandingkan awal berdirinya Orde Baru hingga tahun 70-an yang mencerminkan pola hubungan hegemonik
antara Islam dan pemerintahan Orde Baru. Ditandai dengan kuatnya Negara secara ideo — politik menguasai wacana
pemikiran Sospol dikalangan masyarakat melahirkan respon kaum intelektual menolak modernisme dan melahirkan
ketegangan — ketegangan. Atau periode 1980-an yang bersifat resipokal, yaitu suatu hubungan yang mengarah pada
tumbuhnya saling pengertian timbal balik serta pemahaman diantara kedua belah pihak khususnya mengenai format
politik yang di idialisasikan bersama dan diharapkan dapat mempertahankan kepentingan masing— masing, maka periode
1990-an bersifat akomodatif, hal ini ditandai dengan semakin responsifnya birokrasi Orde Baru terhadap Islam yang
antara lain ditandai dengan lahirnya sejumlah kebijakan yang mengakomodasi aspirasi umat Islam, terutama dalam hal

legislatif. Diantara kebijakan-kebijakan tersebut adalah:

5. Undang-Undang Pendidikan Nasional (UUPN)
UU No.4/1950 yang mengatur tentang pendidikan, dimana memuat ketentuan tentang mata pelajaran agama
dianggap sudah tidak lagi responsife, setidaknya karena dua alasan, Pertama: karena mata pelajaran agama bukanlah mata

pelajaran wajib melainkan pata pelajaran sukarela sehingga menjadi sangat tergantung kepada orang tua siswa. Kedua

49



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 2 No.l, January (2024) | Page 42 —-53  e-ISSN: 2985-3656

yang merupakan hal penting adalah tidak adanya jaminan hak banyak siswa muslim yang bersekolah di sekolah—sekolah
Kristen. Inilah yang seringkali mendasari perseteruan Islam dan Kristen di Indonesia.

Lewat berbagai lobi yang intensif, akhirnya UU Pendidikan baru digodok dan dilahirkan. Tidak diragukan lagi,
hasil perundangan tersebut memuaskan banyak umat Islam. Hal itu tidak hanya disebabkan oleh kenyataan bahwa UU
baru itu memasukan pelajaran agama kedalam kurikulum pendidikan, tetapi juga menjamin siswa muslim yang belajar di
sekolah — sekolah Kristen untuk memperoleh pelajaran agama Islam. Sekurang kurangnya secara teoritis, UU itu
mengharuskan sekolah sekolah Kristen untuk memberikan pelajaran agama Islam kepada siswa siswa muslim mereka,
dengan begitu mereka tidak diperbolehkan menawarkan pelajaran agama Kristen terhadap siswa siswa muslim, atau
secara simbolik hal ini mencerminkan pengakuan yang penting terhadap kenyataan bahwa Negara yang dalam
kenyataannya bukanlah teokratis ataupun sekuler, benar—benar mengakui peran penting agama termasuk dalam

pendidikan (Effendy, 1998).

6. Undang-Undang Peradilan Agama (No. 7 Thn 89) dan Kompilasi Hukum Islam.
Secara garis besar isi dan pembagian bab — bab dalam UU No.7 tahun 1989 adalah:

a. UU ini menjadikan peradilan agama benar — benar sebagai aparat kekuasaan kehakiman menurut UUD 45.

b. Ada beberapa lembaga hukum yang kini menjadi aset hukum secara perdata nasional, yaitu lembaga lain dan gagasan
dalam sengketa keluarga bukan sengketa, berakhir dengan menang kalah.

c. Soal “Pilihan Hukum” dirumuskan sedemikian rupa, sehingga tidak akan melestarikan akibat — akibat rekayasa ilmiah
hukum kolonialisme dalam soal kontroversi antara Hukum. Islam dan Hukum Adat.

d. Syarat beragama Islam bagi hakim, Panitera, Sekretaris dan Jurusita bukan merupakan diskriminasi tapi kualifikasi
(Arifin, 1996)

UU PA yang baru ini setidaknya menjawab beberapa hal yang selama ini menjadi problema keberadaan Peradilan

Agama di Indonesia yaitu:

a. Ketidak seragaman dalam nama dan wewenang

b. Ketiadaan Otonomi Hukum

C. Perbedaan Administrasi

d. Ketiadaan acuan Hukum yang terpadu (Effendy, 1998)

Ketidak seragaman misalnya kita dapati ketika Peradilan Agama hanya mengatur urusan perkawinan sementara
urusan — urusan yang menyangkut waris dan wakaf diatur oleh Peradilan Negeri. Sementara itu, Peradilan Agama juga
tidak mempunyai otonom hukum, putusan-putusan peradilan agama tidak memiliki kekuatan hukum jika tidak diakui
oleh pengadilan negeri. Disamping itu, Peradilan Agama juga tidak berwenang memaksakan putusan—putusannya.
Kekuasaan untuk mengeksekusi putusan—putusan peradilan agama tetap berada di tangan Peradilan Negeri.

Selain itu putusan—putusannya juga tidak mempunyai status administratif yang setara vis a vis putusan — putusan
lain dari lembaga peradilan yang berbeda. Hal ini dikarenakan hakim di lingkungan Peradilan Agama hanya diangkat oleh
Menteri Agama sementara hakim lain diangkat oleh Kepala Negara. Akhirnya kelemahan lain adalah tidak adanya acuan
hukum yang tunggal yang menjadi dasar bagi putusan hakum mereka. Sebaliknya dalam upaya untuk menghasilkan
putusan hukum mereka merujuk pada beberapa beberapa karya klasik mengenai yurisprudensi Islam pilihan mereka.

Masalah terakhir ini pulalah yang kemudian mengilhami lahirnya Kompilasi Hukum Islam. KHI disusun dan
dirumuskan untuk mengisi kekosongan hukum subtansial (Menyangkut Hukum Perkawinan, Kewarisan dan Perwakafan)

yang yang diberlakukan pada peradilan dalam lingkungan peradilan agama (Bisri, 1999). Menurut bustanul arifin, dalam

50



Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

penyusunan UU ini terdapat banyak sekali tantangan dan halangan yang memang sengaja diciptakan. Ridwan saidi sendiri
mengelompokan pihak yang menentang ini kepada tiga golongan. Pertama, orang-orang yang menyatakan bahwa dalam
rangka menuju unifikasi hukum di Indonesia, peradilan agama tidak diperlukan lagi, sebab dengan begitu akan ada kesan
dualisme dalam peradilan di Indonesia. Namun kalaupun memang harus ada maka peradilan agama tunduk kepada
peradilan umum.

Pernyataan Frans Magnis ini ditanggapi keras oleh HM Rasjidi. Rasjidi menanggapi dengan cermat satu persatu
dari apa yang disampaikan oleh Frans, jika ia mengatakan bahwa dengan adanya peradilan agama akan menyerahkan
urusan negara/peradilan kepada pihak-pihak non negara maka rasjidi menegaskan bahwa pendapat ini tidak benar.
Menurut UU no 14 tahun 1970 yaitu undang- undang tentang ketentuan pokok kekuasaan kehakiman, di indonesia
terdapat empat lingkungan peradilan, yaitu lingkungan peradilan umum yang dilaksanakan oleh pengadilan negeri dan
tiga lingkungan peradilan khusus yaitu peradilan militer, peradilan tata usaha, dan peradilan Agama.

Ketiga lingkungtan peradilan tersebut disebut sebagai lingkungan peradilan khusus oleh peraturan perundang-
undangan. Penyebutan peradilan khusus oleh penjelasan Undang-undang tersebut bukan bermaksud untuk
mengistimewakan warga negara yang diadili atau mencari keadilan melalui peradilan-peradilan itu, tetapi hanya sekedar
menunjukan perbedaan ketiga lingkungan peradilan itu dengan peradilan umum yang lebih luas dan umum, baik
mengenai perkara perdata maupun perkara pidana. Dengan berada dibawah pengawasan mahkamah agung, keempat
lingkungan peradilan tersebut melakukan kekuasaan kehakiman dalam negara republik Indonesia. Maka dari iru,
pengadilan (agama dan tinggi agama) dalam lingkungan peradilan agama adalah bagian peradilan negara dalam sistem
peradilan nasional. Pada sisi lain juga di sorot bahwa pandangan Franz menunjukan bahwa ia seorang sekular yang alergi
terhadap agama, menurut Rasjidi kelompok penentang RUUPA itu selalu melihat umat Islam dan merasa khawatir jika
urusan umat islam mendapat perhatian pemerintah , itu tidak berarti pemerintah akan kehilangan wibawa. Alasan franz

seperti ini sesuatu yang mengada- ada, kata rasjidi (Rasjidi, 1989)

7. Perubahan Kebijakan Mengenai Jilbab

Pemerintah melalui Departemen Pendidikan dan Kebudayaan pada tahun 1982, mengeluarkan SK No.
052/C/Kep/D/1982 yang melarang siswi Muslim di sekolah- sekolah menegah mengenakan jilbab selama jam-jam
sekolah, karena hal itu dianggap melanggar peraturan mengenai seragam sekolah. Namun pada tahun 1991, pemerintah
melalui Dirjen Pendidikan Dasar dan Menegah mengeluarkan peraturan baru mengenai seragam pelajaran. Keputusan
ini memperbolehkan para siswi Muslim di lembaga pendidikan menengah untuk mengenakan jilbab ketika masuk

sekolah tanpa harus takut karena sangsi. (Effendy, 1998)

8. Kebijakan Mengenai Pembentukan Bank Muamalat Indonesia (BMI) Sebagai Realisasi dari Nilai
Syaria’ah dalam hal Perbankan

Woacana perbankan Syari’ah dalam Islam merupakan gagasan yang sebenarnya sudah sejak lama dikumandangkan

oleh banyak orang. Adanya keinginan untuk menciptakan suatu tatanan masyarakat ekonomi yang berdsarkan Syari’at

adalah suatu tuntutan yang harus dilakukan agar kehidupan ekonomi sejalan dengan ajaran Syari’at tersebut.

51



SULTAN ADAM : JURNAL HUKUM DAN SOSIAL | Vol. 2 No.l, January (2024) | Page 42 —-53  e-ISSN: 2985-3656

KESIMPULAN

Orde baru dengan Soeharto sebagai aktor intelektualnya, betapapun telah membawa negeri ini pada krisis multi
dimensi yang hingga saat ini belum teratasi, namun satu hal patut dicatat bahwa dalam konteks hubungan Islam dan
Negara—Orde baru telah meninggalkan jejak positif bagi format hubungan Islam dan Negara. Meskipun Orde Baru
memulai pemerintahannya dengan lagam represif namun mengakhiri dengan lagam akomodatif. Meskipun disisi lain
perubahan drastis tersebut mengundang kecurigaan baru, benarkah perubahan kebijakan tersebut merupakan out put
dari perkembangan corak sosiologis dan politis komunitas muslim di Indonesia yang tidak lagi bersifat ekslusif
melainkan bersifat inklusif, atau adanya alasan-alasan lain yang bersifat politis dan sangat pribadi, yaitu menyangkut mulai
lemahnya kontrol Soeharto atas militer dan mulai gencarnya wacana suksesi kepemimpinan nasional digulirkan oleh
para kaum muda yang memaksa Soeharto membuat konfigurasi-konfigurasi politik baru.

Sikap yang melunak dari pemerintah terhadap Islam ini memang banyak mengejutkan berbagai pihak , melihat
kenyataan bahwa suara kelompok-kelompok non muslim dalam diskursus politik Indonesia masih tersengar nyaring
hingga akhir tahun delapan puluhan; hal ini dapat diilustrasikan lewat debat yang berkepanjangan tentang rancangan
Undang-undang pengadilan agama di tingkat dewan perwakilan rakyat. Kelompok non muslim dan sekuler nasionalis
pada saat itu menampakan oposisi yang sedemikian besarnya terhadap draf Undang-undang tersebut. Namun secara
menyeluruh dapat disimpulkan bahwa perkembangan politik hukum islam pada masa orde baru mengalami peningkatan
pada masa-masa akhir pemerintahan Soeharto, ini merupakan sebuah titik awal bagi sebuah manifestasi hukum islam di

Indonesi.

REFERENSI

Anwar, M. S. (1995). Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia; Sebuah kajian politik tentang cendekiawan muslim orde baru.
Jakarta: Paramadina.

Arifin, B. (1996). Pelembagaan Hukum Islam di Indonesia; Akar Sejarah Hambatan dan Prospe. Jakarta: Gema Insani
Pers.

arimanto, s. (2005). Hak Asasi Manusia dalam Transisis Politik Di Indonesia. Jakarta: Pusat Studi Hukum Tata Negara
Fakultas Hukum Universitas Indonesia.

Bisri, C. H. ( 1999). KHI dalam Sistem Hukum Nasiona. Jakarta: Logo.

Crouch Harold, (1980) The New Order, The Prospect for political Stability, dalam J.A.C Macky, (ed.), Indonesia: The
Making of Nation , Canberra research school of pacific studies, The Australian National University

Effendy, B. (1998). Islam dan Negara. Jakarta: Paramadina.

Kaisiopo, L. M. (1987). Dari Perpolitikan Birokratik ke koorporatis Negara; Birokrasi dan Politik di Indonesia. Jurnal
lImu Politik , No.2.

Karl. D Jackson, L. W. (1978). Political Power and Communication in Indonesia. Berkeley: California University.
MD, M. (2009). Politik Hukum di Indonesia. Jakarta: LP3ES.
Muhaimin, Y. A. (1982). Perkembangan Militer dalam Politik di Indonesia 1945-1966. Yogyakarta: UGM Press.

Mulkhan, A. M. (1989). Perubahan politik dan Polarisasi Umat Islam periode 1967-1987"; 89., Rajawali Pers. 1989.
Jakarta: Rajawali Pers.

Rasjidi, H. (1989). Seputar Rencana Undang-undang Peradilan Agama. Jakarta: Dewan Da’'wah islamiyah Indonesia
Pusat.

Sebyar, Muhamad Hasan. Politik Hukum Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 Tentang Perubahan Atas Undang-
Undang Nomor | Tahun 1974 Tentang Perkawinan. Jurmal 1US: Jurnal llmu Hukum, Vol. 10, No. | (2022). DOI:
HYPERLINK "https://doi.org/10.51747/ius.v0i01.963" https://doi.org/10.51747/ius.v0i01.963 .

52



Ist Zainul Fuad, 2nd Nandani Zahara Mahfuzah, 3rd Fitri Hidayati Hasibuan, 2024 | POLITICAL DYNAMICS OF ISLAMIC LAW IN
THE NEW ORDER ERA

Syamsyuddin, M. D. (2001). Islam dan Politik era Orde Bar. Jakarta: Logos.

Thalib, S. (1987). Politik hukum Baru. Bandung: Bina Cipta.

Vey, Ruth.t Mc,( 1982) The Beamtenstaat in Indonesia”, dalam Benedict Anderson dan Audrey Kahin (Eds).
Interpreting Indonesian politics. Thirteen contribution to debate (Ithaca: cornell Modern Indonesian project

Wijoyo, K. (1985). Dinamika Sejarah Umat Islam. Yogyakarta: Salahuddin Pers.

53



